### Prólogo.

Lo que sigue son ensayos indepedientes, que tienen sincenbargo una cierta relación entre sí. Los une quizá el afán de encontrar la constancia de una negación en nuestro pensar, ya sea popular o culto, que ejercemos rescalar mesa por la cultura occidental.

En cierto modo intento una revolución copernicana, que en realidad no la pesultante del depende de un solo autor, sino que será la seguramente de esfuerzo de toda una generación, si no de varias.

Afirmar, por ejemplo, que este pan que estoy comiendo, no es un pan, significa abrir un extraño camino que pocas veces frecuentamos. Negar el pan es como descubrirum al que lo come. Por la negación vemos la contradicción de nuestra América, precisamente aquélla en la que aparecemos nosotros mismos, comiendo siempre el pan sin saber quién es el que lo come.

A partir de aquí habrá que continuar. Ojalá pueda yo concretar el camino, u ojalá puedan otros comcretarlo mejor.

R.K.

de ali la gre somo.

UNTREF Archive Redelfe Eusch Programa Pensamiento Americano de .106.

LA NEGACION

E.N E.L

PENSAMIENTO

POPULAR

#### Indice

| Prólogo                             | *  |
|-------------------------------------|----|
| 1 El pensamiento popular            | 1  |
| 2 El anti-discurso                  | 8  |
| 3 La trampa lógica para vivir       | 15 |
| 4 Teologia popular                  | 24 |
| 5 La doble vectorialidad del pensar | 32 |
| 6 El juego y la negación            | 45 |
| 7 Metodología de la negación        | 53 |
| 8 La fórmula de estar-siendo        | 63 |
| 9 La negación como existencia       | 72 |
| 10 El tiempo del sacrificio         | 80 |
| EPILOGO                             |    |
| En nombre de qué sacrificarse       | 91 |

### Prólogo.

en ciento modo)

Lo que sigue son ensayos indepedientes, que tienen sin embargo una cierta relación entre sí. Los une quizá el afán de encontrar la constancia de una negación en nuestro pensar, ya sea popular o culto, que ejercemos cotidianamente para encontrar kas verdad, que se entierra bajo los escombros de tantas cosas afirmadas por la cultura occidental.

En cierto modo intento una revolución copernicana, que en realidad no depende de un solo autor, sino que será la seguramente el esfuerzo de toda una generación, si no de varias.

Afirmar, por ejemplo, que este pan que estoy comiendo, no es un pan, Ex significa abrir un extraño camino que pocas veces frecuentamos. Negar el pan es como descubrirme al que lo come. Por la negación vemos la contradicción de nuestra América, precisamente aquélla en la que aparecemos nosotros mismos, comiendo siempre el pan sin saber quién es el que lo come.

A partir de aquí habrá que continuar. Ojalá pueda yo concretar el camino u ojalá puedan otros comcretarlo mejor.

R.K.

UNTREF Archivo Rodolfo Kusch Programa Pensamiento Americano La vanculación que se suele hacer entre pensamiento popular y apinión resulta por demás sospechosa. Proviene en parte de inentificar a lo popular con algo distendido y lábil, a lo cual sólo podría corresponder la opinión, considerada ésta como un juicio igualmente difuso e indefinido.

Sin embargo axestazama no está dicho que el pensamiento popular se exprese siempre a través de opiniones, ya que podría hacerlo quizá por otros medios, y además convendría ver si el carácter peyorativo de la opinión es realmente merecido. Por eso, antes de entrar en el análisis del pensamiento de Anastasio Quiroga habría que averiguar qué pasa con la opinión, por eso.

también "me parece que va a Llover" - ---Una opinión <del>co decir</del> en. de un juicio cuya fundamentación no se basa en conocimientos meteorológique está torado sor un ) cos, sino Warcierto fondo emocional. Podría enunciarse también como si fuera ciencia y suprimir el "me parece" fentonces de deja de ser opinión am cuando parezca un puicio categório. o de la realizada la posta jujedowa jedowa na okasposina jujeno valia kajir mas prantupo klusta see to antend accordance to the cobra of the contract. Indudablemente, un suicio ossí aprece un seligro en la medida en que mo se basa en la realidad do no rodin tener provision de al ibres. Love a co. La deblemente el feligroso es el segundo. Pero den qué medida es real conte peligroso ? Il proble a ratica en que no es regaro por no basara la realidad Pero cabe pensar que la inseguridad radica más bien en nosotros en tanto creemos que el único orden seguro es el de la realidad. caso hay otro ordent que no rea el de la realidad pera fundar un puicio?

Solemos decir am que para pensar hay que tener condiciones personales, conocimientos y método. Estamos convencidos que pensar implica en
cierto modo un mejeramiento. Esto se viene diciendo desde maracian Platón
hasta la fecha. Platón en su República distingue entre opinión y conocimiento. Dice Sócrates en dicho diálogo: "ello ves qué apariencia lastimosa
tienen las applicamentamo opiniones que no se fundan en el conocimiento?"
Y agrega: "equieres oír cosas feas, ciegas y lastimosas?", refiriéndose a
la opinión. Es indudable entences que sobre cuestienes fundamentales propone rechazar la opinión y aceptar el conocimiento a fin de llegar a un
manacianamento pensamiento superior.

Esto mismo se advierte, por no mencionar más que un autor entre ouros, en Kant. En su trabajo sobre la metafísica de las costumpres, cuando se refiere a la filosofía popular habla "de observaciones amontonadas y principios raciocinados a medias en los que se recrean las cabezas huecas".

2

En Scheler la diferencia entre opinión y conocimiento se trasvasa a una interpretación histórica. En su <u>Sociología del Saber</u> hace notar que la opinión es propia del pensar de la Edad Media, en cuanto está afectada por las creencias, y que fue sustituída paulatinamente por el pensar científico de la edad moderna.

Lo mismo ocurre con el marxismo. También éste trata de clarificar el pensamiento popular, haciéndo m notar que éste no sabe su situación de dependencia y que por lo tanto hay que ayudar al pueblo para que logre la catarsis política necesaria, y se apodere de los medios de producción.

En las expresiones utilizadas por los autores citados parecieramincidir ciertas pautas sociales que llevama despreciar en general la opinión
autorio propia del pueblo. Si fuera así no se ve bien por qué motivo se rechaza el pensar popular, porque no se sabe además cuál es el verdadero
peligro que ofrece la opinión. Mejor dicho, des posible que el motivo radique nada más que en lo que dice Sócrates cuando prefiere no "oír cosas
feas, ciegas e informes", o como en el caso de la lluvia se base en que
no hay en la opinión un apoyo en la realidad?

Para retomar el problema en sí mismo convendría recobrar el pensar en general, de tal modo que, si hablamos de pensar culto y de pensar propular, no enunciamos dos distintos modos de pensar, sino dos aspectos de un solo pensar.

Por ese camino descartaremos el caracter feo, ciego e informe que Sócrates atribuye a la opinión, y además invertiremos el objeto de análisis y averiguaremos qué pasa con el pensar popular, en vez de ver qué pasa con el pensar culto.

Tampoco tomaremos en cuenta la idea de que ambos se oponen porque se da la inseguridad de un lado y la seguridad del otro. Se suele aducir en este caso que el juicio emitido por la opinión es inseguro por ser aparente, y esto conduce al afán de buscar otro nivel en donde la seguridad se afirme y se pase de lo aparente a lo esencial. Pero esto, que parece natural, no es así, porque al fin de cuentas lo aparente de la doxa contie-

ne algo que brinda seguridad para vivir, aunque podría no servir para la ciencia. En tanto vivo, utilizo un género de seguridad sonsacada a lo aparente. Y el problema está en saber de qué grado de seguridad se trata. Y es más. Saber si esta seguridad de la opinión es fundante en mayor grado que la científica.

Se dice que la opinión da lo aparente y el conocimiento lo esencial.

Pero el rechazo de lo aparente de un lado y la preferencia de lo esencial del otro, cno será porque la razón rechaza lo que es naturalmente plurívoco por una simple razón de comodidad? El juicio científico nos dice una cosa, la opinión nos dice muchas. Se hace ciencia para unificar pero no por eso la realidad unívoca. Queda la sospecha de que una ciencia realmente positiva, que parta del vivir mismo, puede ser plurívoca. cno será que la opinión encierra toda la verdad, mientras que la ciencia no dice más que una parte de ella?

Además cho será que el aspecto negativo asignado al pensamiento popular se debe únicamente a una especie de balcanización del mismo por parte del pensar culto, según lo cual, lo que no es propio, es rechazada porque es confuso? Pero, pensemos sólo que lo que es univoco para la ciencia puede ser claro en sí pero confuso referente al problema, siendo la ciencia nada más que una función disponible, una manera de ver claro, pero que la realidad siempre sigue siendo confusa.

que la realidad siempre sigue siendo confusa.

No podriamo siente ternica mente el problema sino mar bien

No podriamo siempre ternica mente el problema sino mar bien

concreto del pensar popular. Nada mejor m para esto que el pensamiento de

Anastasio Quiroga.

Este se es un folklorista de vasta actuación, este que territor, conserva con una pureza notable su concepción del mundo popular y jujeña. Su larga permanencia en Buenos Aires no ha podido empañar su pensamiento, sino que al contrario ha generado nuevas formas que resisten el embate de la gran urbe.

Personalmente don Anastasio es todo un <u>puillay</u>, jovial, dicharachero y siempre correcto. Nunca pretende contestar a las preguntas sino que **manda** soslaya la respuesta directa y prefiere utilizar un aforismo, un

proverbio o un cuento con el cual dice todo lo que realmente piensa.

Por eso su personalidad tiene el valor de un emblema. En una Argentina intelectualizada, caótica, empapelada con toda clase de térías y posiciones políticas, tiene el valor de todo un símbolo. Brinda solución y salida a muchos planteos contradictorios de los más estudiosos. Sirve ante todo para ver cómo y de qué manera el pueblo piensa, ya que él representa ese modo de pensar apremiade man por las constantes presiones que sufre como habitante de Buenos Aires y como provinciano ingresado an ella.

Había sido pastor de cabras, pelador de cañas, atador de garrotes, y siempre"un chango andariego". "No me pregunten dónde me crié -dijo una vez- si yo no tuve nunca un lugar donde criarme. Les puedo decir dónde nací, pero donde me crié, no".

Una noche de Año Nuevo, que festejábamos en común, pude grabar los mejores aspectos del pensamiento de don Anastasio. En esa ccasión se comen zó hablando de cierto don que tiene alguna gente para curar. Hizo medo referencia al embichamiento y a cómo, quien tiene ese don, es capaz de curar un animal embichado incluso por teléfono. Ponía un cierto y curioso énfasis en quien tiene ese don y lo diferenciaba marcadamente de quien no lo tiene. Incluso acusaba a este último de que, al no tener el don, tiende a simularlo, porque "el que no es nada es el que se aflije por serlo".

El don en cuestión ma era atribuído a la "natura" y ésta era menciona da constantemente. Se trataba de una especie de potencia asociada a la naturaleza. No supo decirme de dónde había tomado el término. En "natura" tuna negan el la "enseña" de tal modo que quient tiene el don, puede leer en ella como en un "libro abierto" al cual no se llega con teorizaciones o con libros que "sólo venden letras" y no cultura, sino por un camino "fácil", al "alcance de la mano".

En general, tener humanidad consistía en una forma de estar a mama tene con la "natura". Por el lado de ésta se llega a las "esencias de la vida", "lo necesario", q"la pureza".

Además ella parece explicitarse a través de un ordenamiento del mundo, ya que ha creado los compartimientos en les cuales se distribuyen los hombres y las especies animales, y quizá más estos últimos que aquéllos. Ahí están "los lucres con



están "los leones con los leones, los tigres con los tigres", y "cada uno tiene su sendita, su chacrita, su cuevita", todo ello comportando un orden condicionado por la "natura".

Fr ente a este mundo ordenado, la sociedad humana es siempre imperfecta y distorsionada. "La única perfecta para mí es la natura", "no hay
sociedad en el universo que sea perfecta. Que me perdonen todos si me
equivoco". La razón por la cual ésta no puede ser perfecta, es la mezcla
entre "leones y tigres, porque entre leones y tigres siempre hay alguna
que se siente más poderoso, tira un pedazo de carne más para el lado de él"

Por eso no cree en los medios para transformarla, o sea en grandes cambios sociales programados a la política moderna. En este sentido abundó en imá genes negativas. En properal la sociedad está integrada por quienes no tienen el don de la "natura". En segundo término todos tienden socialmente a ser intermediarios mediocres entre "natura" y sociedad, porque no han tenido la suerte de ser lo que ambicionan. Y en tercer término, el mal general es el exceso de ansiedad de los que "no aflojan un tranco de propera pulga", y los que "se dejan intermediario". Por eso la sociedad es como si estuvieram hecha por quien "barre contra el viento".

De ahí entonces la propuesta ética. Un mundo desintegrado por los egoismos mamma menores y por la ansiedad, exige una determinación por parte de cada uno. Esta no se resuelve a nivel político, por ejemplo, porque todo es un "laberinto sin salida", ya que se debe desconfiar de cualquier apoyo. "Hay que tener ojos en la nuca para ma que no lo ataquen a traición, porque es inútil creer que se tiene a muchos, si seguramente uno habrá de quedar solo". Se diría que cualquier propuesta humana debería ser rechazada, porque generalmente no existe un camino claro, se "macanea" demasiado, y lo que es peor "se teoriza".



hechos son los que demuestran la verdad y no los dichos, y del dicho al hecho hay mucho trecho".

Sin embargo no se queda sin soluciones. Propone precisamente la más difícil. "Si yo no me venzo a mí mismo" no podré lograr la convivencia, ni logro el acuerdo para vivir todos juntos en paz. "Es lógico que usted tenga más fuerza que yo. El otro tenga menos. Pero no tenemos que ir a ese extremo. Todos los extremos son malos". Estos producen, por ejemplo, "empacho por comer demasiado" y son fuentes de ansiedad desmedida. "Yo vivo a mi manera y como puedo. A mí no me macanean más". Y si no se hace así "siempre nos veríamos mám envueltos en unos laberintos sin salida y a sufrir sin saber para qué y porqué es el mundo. Llegar a la cárcel, a la policía, a la sepultura, al cementerio, y yo no sé porqué".

Por eso él puede decir: "Le puedo decir dónde nací, sí, pero dónde me crié, no". En esto lo guió la "natura" como símbolo, y le hace decir por ejemplo "saber es ser, o es el ser efectivamente, lo que uno ha aprendido".

En suma, don Anastasio propone por una parte un elemento simbólico, como lo es la "natura", que se funciona se como un elemento inspirador de energía vital y ética, y por la otra niega todo lo que se opone a ella, y que comprende la sociedad como entidad hostil y nefasta alejada de la "natura".

A su vez el universo está ordenado por la "natura", en tanto crea los compartimientos naturales en los cuales se encuadra la acción de todos, tanto la de animales como la de hombres.

Sólo a partir de la "natura", logra Quiroga negar todo lo que se da delante. En ese sentido su negación es similar a la del Martín Fierro. Niega igual que éste la sociedad, y lo que niega es la vigencia de la morral dudosa de ésta, porque su ética personal es otra que la que tienen los hombres. Los hombres de la sociedad no tienen el don de la "natura".

Algo similar a lo dicho por Quiroga lo encontré en un brujo del altiplano, cerca de Oruro, en Challavito, de nombre Felipe Cotta. Había sido
"maestro en arreglar calzados" en Oruro y luego se volvió al campo, Cuando
le hicimos la pregunta sobre qué pasa con las costumbres vernáculas, se

lamentó de que ellas se fueran perdiendo. Y al cabo de lamentarse de la actitud iconoclasta de los jóvenes, sólo atinó a decir en aymara: "Dios se puede enojar".

Dios en este caso es un equivalente de la "natura" de Anastasio uiroga. ¿Y cuál ha de ser la características de ambos? Indudablemente sirven de ordenadores. Dan sentido a lo que se está diciendo y también al
mundo. Decir que Dios se puede enojar significa decir que está mal no cree
en la costumbre que se tiene entre manos, o sea que se está formulando ant
todo me un juicio ético.

Pero a su vez los conceptos de Dios y de "natura" no se entienden desde la pura ética sino desde el existir. Hay una praxis en Quiroga y en Cotta que ubica dentro de una lógica peculiar a los dos conceptos. En tanto dan un sentido al existir, y porque en parte surgen del existir mismo, ambos constituyen una fuente de significados. Y como son significados no denotables, ya que entran en un plano de indefinición, podríamos llamarles operadores seminales. Seminales por ser fuente de significados, y operadores porque sirven para clasificar desde un punto de vista qualitativo lo que está ocurriendo y legitiman además esa valoración.

Dios y Mm "natura" legitiman la conservación de nuestras costumbres, cuando el grupo social está empeñado en perderlas. Es más, ambos brindan seguridad porque permiten advertir lo fasto y lo nefasto en el operar cotidiano. Las ideas claras y los objetos definidos son puestos entre paréntesis para advertir en su lugar los verdaderos jalones por manue donde tiene que ir la acción. Mejor aun, la verdad no está en los conceptos claros y distintos, sino en el otro extremo del pensar, donde la claridad me conceptual se pierde en razón de darse el predominio de elementos opuestos, por decir así, emocionales.

Dios y natura están situados en el extremo de un proceso invertido al acostumbrado. L'an el tromita de la sociedad. Si nos quedamos en la sociedad, Quiroga va al otro extremo, a "natura", Sociedad y natura se oponen. Sociedad corresponde a un área empírica. Natura a un área de intuición emocional Anomiende le simple opinión, o, mejor, perences una opinión fundada.

## 2 - Bl soti-cisogese.

UNTREF

Archive Redolfo Enseit

Programa Pensamiento Americano

43. de 106.

Cuendo Anactasio Cuiroge dijo cue la "nature" es fundamental, no arribé a este concepto al cabo de un proceso lógico, ni de conocimiento. Ese dénde entonces surge?

Ante todo hay en Quiroga un hondo ma escepticiono. "Los humanos nos hacemes más problemas [que los animales] porque teorizamos y mezclamos". "Todos los extremos son malos". "Lo mejer es buscar dónde podemos estar de acuerdo, nuestro mundito pequeñe de cada uno. Los leones con los leones, los tigres con los tigres". Lo que falla en el mundo es pomerse de acuerdo porque "La humanidad tiene tanta amplitud. Siempre hay quien dice .Si, otro dice .No, vamos a veri Otro dice .Veremos: Otro dice .Si, dale que vai Otro dice .Ya no más:". Se diría que el pemsar popular tiene siempre una aureola de escepticismo, porque cualquier afirmación queda invalidada por la negación y eso exige, como es natural, otra salida.

Examinemos el ordes de la exposición unte la pregunta sobre si la

humanidad es coherente en si misma, o si hay desigualdades en ella, contesta: "Bueno, claro que la humanidad tieme diferencias". De inmediato agrega, ya en un orden más personal, casi como si m polarizara do anicamo la apreciación sobre la humanidad, lo siguiente: "Por eso piga ya que ambos deben aflojar un poco". Para reforzar este proceso enuncia una ley general a priori "Porque no puede ser que uno quiera siempre aplastar al otro." Y llega a la afirmación final, concreta, donde su existencia adequiere una dimensión moral y dice: "Si yo no me venzo a mi mismo, yo no puedo vencer a otro".

Lesde una afirmación general enunciada en abstracto, pasó a una paulatina referencia a sí mismo, pero en tento necesitaba situar el problema general en un deber ser moral, como si tratara de ver cómo resultaria la cuestión si uno mismo hiciera coticiamamente lo enunciado en primer término a nivel abstracto.

Partió entonces de un planteo general, luego pasó la barrera de su propia posición, para ir finalmente al otro campo dende recobra al fundamento moral que recién da validez al concepto de humanidad. 3- 2

parte emplea elementos conctables, y, por la otra, todo lo dicho sufre za polarización emocional, de tal modo que una proposición general como "la al final de un forest buíst" humanidad tiene diferencias", se convierte un una proposición meral, "si yo no de venzo a mi mismo, yo no custo vencer a otro". Los contenidos enuociados entonces ya no resultan determinantes, sino que tienden a ser disponibles para dar lugar a elementes emocionales, en este caso destaco estatuados en un juncio ético.

ocurre also parecide con los rituales indígenas del altiplano. En éstes el brujo traza un recinto sagrado con los utensilios y la significación de éstos se torna disposible. Entonces cuando se pregunta a un brujo por el significado de algún elemento ubicado en ese recinto, suelen contradecirse. Cualquiera puede significar por ejemplo el rayo, o el hombre, o la tierra o lo que fuera. Incluse el brujo considera innecesario decir qué significa, pro mele agregar en aymata "waliki" (esta bien).

apuntan a lo miemo, en suma vares condicionadas por la vica emocional conse la participación del sujeto llega al miximo, ya sea porque interviente moral o una octatud mugica.

natural. Fuestro mammimma prejuicio científico consiste en ir del sujeto obra al objeto, pero Quiroga muzma de un modo anti-científico porque evita el objeto para internarse por decir así, en el sujeto hasta llegar a los operadores ceminales. Desde aquí ya no trabaja con objetos y con elemento denotantes, sino conf significados condicionados emocionalmente, y que, en su forma extrema, se estructuran en valores. Por eso resulta opuesto el concepto de "natura" al de sociedad. Mamma Sociedad es tomada a nivel objeto, como algo exterior, "natura" en cambio es hallada ponienco en juego la emocionalidad.

ces hay un poco de juego", y agrega luego que no siempre hay una real unión en ella, porque a veces "contamos con cinco dedos y resulta que tempes uno solo". Lo que se da, o sea la necesidad de unión, va acompañado

de la des-unión, por lo cual ésta es de desconfiar, y en el centro de referente a significación well confirme lo enferente a "astura" como único conciliador.

Indudablemente, "natura" se coloca en el centro « se coloca en el centro « se coloca en el centro « se contra de la lógica, en cierto mo o en una lógica paralela.

Lo emecional en este caso no debe ser a tomado como opuesto a inteligencia o como una simple disgragación de lo intelectual, sino como un
campo del quehacer principalmente en el que les denejaciones son cada ves más
jor cuanto ellas se forman el sombles;
carciera ser principalmente energática, pero de tal molo de su luerza
hace al sentido de lo que se está queriendo decir.

Para entender esto es preciso superar lo que se suele decir sobre la emocionalidad, m ya que las referencias que se hacen a ella suelen responder a pautas culturales occidentales. Per ejemplo cuando Stern se refiere a la afectividad hace notar que "lo único que pautera dar placer es el camino que conduce al fin, pero no el fin una vez alcanzado". Clasifica entonces los sentimientos en una tabla de doble registro, según cean placenteros o displacenteros, y según sean excitantes o tran utilizatores. Ahora bien, es curioso que considere a los excitantes como más significativos que los etros, que en cambio, retornan a un punto cero, a partir de donde la vida emocional intentaría su renovación, vero ocurre que un intividuo de extracción popular, no prefiere los sentimientos excitantes, sino los tranquilizantes, ya que le urge encontrar cuanto antes el punto cero emocional.

Por eso, decir lo contrario, como hace Stern, y sobrevalorar los sen timientos excitantes es hacer la concesión al mundo occidental, donde éstos entran como pauta principal en la cultura, puesto que son considerados como útiles para una sociedad competitiva y atomizada en individuos.

En Cuiroga, por ejemplo, aparece claramente el cero elocional en la idea de que, si se cuiere se uir adelante, antes hay que vencerse. Debo

lucher un poco contra mi" para llegar "a un acuerdo" con el otro. Y agrega finalmente "solamente busco la convivencia".

Se diría que juiroga utiliza intencionalmente un sistema de oposiciones, según el cual interfiere el discurso con el anti-discurso para# quedarse al fin con un esbozo de la verdad, que a su vez se evade de la proposición para dejar lugar al verdadero sentido de lo que dice. Es come si
él se creara una trampa lógica, con la cual bloques cualquier significación discursiva, y posibilita la instauración de una tercera posibilidad.

Con el anti-discurso se complementa la argumentación. Lo que pareciera una contradicción no es tal. La contradicción se da sólo en el orden
lógico, pero es rebasada por el existir, de tal modo que éste amplía la
argumentación y trasciende lo dicho, y apunta al verdadero significado de
lo que se quiso decir.

La validez de un juicio radica entonces, desde un punto de vista existencial, no en el mismo, sino en la intersección oper hablar en términos lógicoso de lo afirmado y de lo negado. Si bien esto da una clase nulla, sin embargo en esta última radica la cuestión del problema. Aní, en el área vacía, apareco ya no un conocimiento, sino, a nivel de revelación, el operador seminal, o sea la "natura". El discurso y el antidiscurso integran entonces una estructura mandálica, en la cual, lo que realmente se dice, ocupa el centro. Y este no se puede volcar en fórmulas, porque al darse como elemento revelado, se da como misma operador seminal que rige todos los contenidos.

Todo esto constituye el pensamiento que podriamos llamar mandálico.

Un pensamiento sería mandálico si los elementos concientes pasan a un se
gundo término y se destaca en cambio un campo central que nada dice en concreto pero que está cargado de significación. Ahí entra a jugar el área

de la emocionalidad que es en realidad una fuente energética frente a la

coal cualquier contenido conciente pierde su valor depotativo y se terna

disponible. Mejor diche ahí las desetaciones no responden a un conociomento, sino que tienen un carácter de revelación, moza en ese punto la energía
de los arcuetipos, y corresponde siempre a un campo categorizado como sa
grado.

Deto mismo pareciera una variante del hocho de pensar, per constituye a nivel popular la finalidad principal del pensamiento. De piensa para
abordar el área emocional y no al revés. No es entonces el caso de la ciencia que apunta a delimitar los objetos. Por eso podemos decir que si nuestra forma aculturada de pensar tiende a m ver casas, la forma propia y natural del pensar popular apunta a lo contrario, o sea a ver significados.
De ahí entonces el predominio del pensar moral. Los valores son formas extremas que concretan ese estilo de pensar. En todo esto se trata de movilizar la psique en un sentido profundo para efectivizar la posibilidad de
vivir, y esta efectivización no lo da sino la función totalizante de la
emocionalidad.

Tiabuanaco cuando le apromiábacos, y que representaba la pauta fundamental que caracterizaba la posición de su cultura frente al mundo. También quirega, cuando se refiere al caos de opiniones que se da en el mundo, y a las oposiciones que uno tienema que sufrir ve parte de éste, exclara "así es el mundo, está hecho así". En abos casos se da, como ya dijimos, una ospecie de cero emocional frente al mundo.

Además, con el "así es" el pueblo magnifica el conjunto vacío al que hicimos referencia. Secir "así es" significa recurrir al centro mandálico en el cual se totaliza la opinión, donde la decisión logra un orden más fundante, o sea a ese campo vacío donde irrumpen los operadores seminales y el sujeto pueda limitarse a un simple "yo creo".

conocimiento de las cosas a un área de la convicción muhama de saber, y este saber aparece con la suspensión del conocimiento, en el conjunto vacío fundado por el área enocional, cosas suspensión del contemido.

que os ante todo una soma de conciencia del darse de uno mismo y de todas las cosas en el conjunto vacío y, por consiguiente, todo lo real, las cosas mismas, dejas de ser cosas para transformerse en simbolos. A rama su vez, e tanto la realidad adquiere un valor simbólico, se impose una hermenéutica

para descubrir lo que está detrás del dato sensible; a nivel de teología cotidiana, ya en un compo sagrado. Esto por su parte implica movilizar los operadores seminales encontrados a nivel revelación, como elementos externos, similares al de "natura" de Quiroga que garanticen el orden sagrado. Lo sagrado en todo esto brinda la posibilidad de algo más, o sea un orden más estable que se afianza y favorece an tanto uno cree en él.

Si digo casa o trabajo, se trata de algo que se ubica en la así llamada realidad. Pero no hago nada con ello si además no adjudico un sentido
samens fundante a esa casa y a ese trabajo, que se vincula con mi existir,
algo que se torne mammis significativo para mi existencia. Se trata en
suma de ver hasta qué punto esa casa sirve por ejemplo "para que viva yo
con mi familia", y además sea <u>fasta y no me acosen los pales</u> que suclea des
truir esa posibilidad de ser.

Aquí incide la negación por el anti-discurso. No puede haber una aprohención de un sentido sagrado, sino es sobre la negación de las cosas, en este caso del trabajo y de la casa como cosas, y la transformación de mass los mismos en eímbelos. A su vez, y en tanto son eimples símbolos aperece mass la verdad fundante, ya no en el plano del simple conocimiento profano sino de la revelación de lo sagrado.

brinda la verdad que, am a su vez, me sirve para decidir. El problema rade cal del pensar radicum entonces en fundar la existencia y no en el conocer mismo. Le ahí la validez total de la opinión. Ella no somete el juicio
a la instancia de la vefrificabilidad, sino que incorpora el anti-discurso
y deja librada la fuente de decisión al área emocional. Yo asúmo el derecho de vivir y mo coloco en el medio del excenario cuando dudo sobre las
afirmaciones légicamente constituídas, pero logro se este modo afirmar di
existencia.

Por eco la opinión es algo por lo que "me dejo llevar". La entrada en el peronismo, por parte del pueblo, es pensado por éste a nivel opinión como algo hacia donde "une se deja llevar". De trata de someterse al carisma o, méjor, a la mamma revelación. Y no puede ser de otra masera.

La finalidad de la opinión es la revelación, y solo ésta sirve para exis-

tir. No cabe otra solución.

pensar así se caracteriza por una ausencia de una lógica de cosas, por cuanto trabaja sobre contradicciones, y, además, porque en el fondo está orientado hacía la fuente energética, o sea a la apertura de un man "dojarse llevar". Implica entonces una teología, y ésta por su parte tiene la misión de encontrar operadores seminales. Por eso, en vez de la afirmación, lo fundante es negar para legrar la revelación de lo sagrado, aunque eólo se trata de la "natura".

UNTREF
Archivo Rodolfo Eusch
Programa Persamicato Americano

## J. - La trampa lógica para vivir.

El análisis de la opinión o doxa lleva a distinguir entre canocer y pensar. Se conoce la cosa pero lo que es fundante es la posibilidad de que eso que se conoce entre en el saber. Conocer implica una apertura al mundo y además tomar en cuenta lo que ese mundo me ofrece como dato claro y distinto. Pero esto no tiene sentido si no hay una posición previa de tipo emocional frente a ese dato, algo que totalice mammana esta alma y que haga que mundante en formar parte de mi horizonte existencial. Se conoce para vivir y no por el puro hecho de conocer. Lo que se conoce no pasa de ser sino un detalle ante el requerimiento de totalidad. Detrás del conocer está la totalidad del pensar que exige que lo que se conocea sea totalizante. Y esto no puede ser, si eso que se conoce, no esta conocer de conocer a la valor que para quiroga tiene el concepto de "natura" concela no se munda al man concepto en sí, sino al hecho de que el matura le brinda una cierta plenitud y seguridad existencial.

En este plano lo conocido termina por incorporarse a lo que el sujeto cree que él mismo es a través de sus experiencias en el pasado. Es el mecanismo del "ya sé" con a cual lo que se xxxxxxxx propone, o informa, entra a constituir una parte importante de todo lo que el sujeto ya sabe, y lo que ya sabe es la base de su existencia.

For su parte todo lo referente al "ya sé" constituye un saber acumulado que condiciona a la novedad, en el sentido de que presta a esta novedad la anuencia para ser incorporada a ese saber. Se diría que en esto funciona un medanismo paralelo de tipo emocional, que hace que la novedad

tenga su visto bueno, en suma, un cierto margen de sacralidad en el sentique va fasta.

do de reconstitue. Este segundo plano en se rige según otras leyes/que #

apuntan a fundar el conocimiento. Es como si la novedad se sometiera al orden de lo fasto y nefasto siempre desde la perspectiva cultural de lo ya

acumulado, del saber en suma, que está en el "ya sé". Por eso uno puede

rechazar un conocimiento aunque fuera aparentemente m cierto, y aceptar

otros que aparentemente son falsos. Es más, no interesa tanto el conocer

mismo como la posibilidad de verificar lo sagrado, la de poder participar

de la sacralidad, para lo cura aparentemente. Por eso el indígena

rechaza la novedad simplemente porque no entra en el orden sagrado o, lo que es lo mismo, no entra en lo que su cultura considera sagrado.

El paso de lo que no se conoce a la sacralización es un proceso muy similar a la oposición dialéctica entre lo mismo y lo otro. Todo lo que se conoce es lo mismo y esto requiere lo otro, en este caso lo sagrado. Hay como un salto en el absurdo en este paso, que no se puede explicitar. De ahí entonces un doble registro. Por una parte el indígena conoce todo lo referente a la cooperativa, pero en el plano de lo otro, el concepto exije la necesaria sacralización.

Pero existe además una finalidad última en esa coexistencia de los dos planos. A nivel opinión todo tiende a someterse a una trampa lógica para forzar la aparición del orden sagrado. Es la razón profunda por la cual se da la contradicción entre el discurso y el antidiscurso, que abre por su parte la posibilidad de un pensar totalizante y produce, por consiguiente, la necesaria intervención del planodde la sacralización.

A su vez, todo lo referente al operador seminal sólo se entiende como el resultado de una intersección entre los dos planos. Entre el saber que apunta a la sacralización y el simple conocer, surge en juiroga la "natura" como un elemento de extracción emocional, pero suficientemente inteligible para conceder un sentido fundante a lo que se conoce. El conocimiento, que hace Quiroga de la sociedad, de nada sirve, sino en tanto entra en contradicción con la necesidad de sacralización. En la intersección de estos dos planos recién surge la "natura" como un dador real de sentido logrado a nivel de revelación del saber de lo que pasa con la sociedad. No se sabe realmente porqué y de donde aparece, y menos se entiende la seguridad con que lo hace. Tan es así que se crea un concepto paralelo entre una sociedad sin "natura" y otra con"natura", la primera caótica y la segunda armónica. Si esto último resulta de un saber de la sociedad, lo primero surge del simple conocer. A su vez la última se completa a nivel de todo el pensar de Quiroga, mientras que la otra se parcializa, y se mantiene como algo segregado del pensar de quiroga, a nivel cosa, como algo nefasto y temible. Es más, Quiroga mantiene el conocimien te de la sociedad a nivel de sujeto-objeto, pero crea el concepto de una sociedad sacralizada a partir del puro sujeto.

Archive 1 occurs

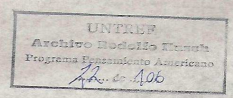
Y esto no pasa sólo con Quiroga. Aparece en el habla cotidiana así como en el habla mayor de un filósofo o de un religioso. Dios, Nirvana o el dios chico del que habla el ama de casa participan de lo mismo. Son operadores con mayor o menor elaboración, pero que responden al mismo fin. Surgen de un requerimiento de lo otro a partir de una realidad rechazada y nefasta, a fin de internarse en un saber absoluto.

Esto hace pensar que en el operar ya descripto hay una serie de posibilidades que seguramente deben ordenarse según el grupo de Klein. Se diferencian en ese sentido dos vectores. Uno referente al yo-mundo y el otro al de lo sagrado-profano. En la intersección de ambos surge el operador seminal según un proceso que pasa de lo mismo a lo otro.

El proceso, a su vez, va por una sucesiva determinación y consiguien te totalización del pensar, en la medida en que abarca mentame cada vez más todas las posibilidades del pensar, y en esa totalización opera el pensar por oposiciones, de tal modo que la totalización apunta siempre a lo otro, a partir de lo mismo. El anti-discurso, la sacralidad, son lo e otro frente a lo mismo, que es el discurso y lo profano. Además, cada nueva determinación va completando horizontes de totalización del pensar según los cuales éste se enreda cada vez más en el vivir mismo, de tal modo que el pensar hace siempre a la concepción del mundo donde adquiere el saber absoluto. Lo sagrado es absoluto en la concepción del mundo en que se instala. Por eso no podía dar en Quiroga sina la "natura" porque ése es el elemento brindado como operador seminal por su cultural.

En el Martín Fierro, en cambio, por tomar otro ejemplo, la intersección no se concreta, porque no se logra decir cuál es el operador seminal. Ha de ser porque el Martín Fierro fue escrito según el criterio
de una sociedad bueguesa donde estos operadores son eliminados u ocultados. Pero eso no impide que ese conjunto vacio que muestra el poema destile sin embargo un fuerte requerimiento ético.

Lo dicho hasta ahora nos interna en un campo ontológico. Porque, si



se toma en cuenta el campo no denotable de la emocionalidad, o pensar que in dune per inclusión del antidiscurso, desembocamos forzosamente en la prioridad del estar sobre el ser. Por eso predomina en Quiroga la circunstancia sobre la definición. "Hay que tener ocho ojos a la vuelta de la cabeza", dice, cuando quiere hacer notar que no conviene tener confianza excesiva en los grupos sociales. "No voy a ir a presentar peleà yo a diez tipos aní, si no cuento con otros nueve que me van a ayudar... y resulta que salgo solito".

sus desconfianzas, o mejor, a tratar de hacer notar de que así sea. Todas sus defensas y su posición frente a la vida lo llevan a defender su manera de darse, en suma, su modo de estar. De ahí que el estar resulte prioritario. Por eso recomienda tener "ojos en la nuca", y no cree en lo que "le cuentan". El se siente dueño de su totalidad, y a ésta la defiende ante las cosas amenazantes que ve. A su vez en este ver se resuelve su situación, ya que a partir de ella piensa lo que, según él, hay que pensar. Esto hace a la firmeza de la opinión. Es como un método de aproximación a verdades firmes que enraízan en lo emocional.

En suma, en la intersección de lo afirmado y su complementaria, o, lo que es lo mismo, entre el discurso y el anti-discurso, surge, por rebasamiento el existir, en tento el existir apunta a una toma de posición en lo que el sujeto ve. La verdad de lo dicho nunca se expresa entonces, sino que se da siempre en el factor rebasante. Se trata de un juicio que dice "aquí y ahora yo creo en esto". Y he aquí la distancia real entre el juicio científico y unívoco y el juicio popular. El "creo esto" es decisivo para el existir y puede rebasar al conocimiento científico: hace por ejemplo que un campesino prefiera al curandero y no al médico, o que ni juiroga, ni el pueblo en general tengan fe en las teorizaciones políticas, per ejemple.

En realidad depende de lo que la lógica ya no puede explorar y que en cambio hace al existir mismo, pero en su aspecto más notable, que es el e estar de ese existir y no de su ser. Es más, pouría inferirse que todo lo que hace al ser es en el fondo una pauta cultural de Occidente. Es que Occidente ha sido y es una cultura que se destaca por sus afirmaciones los i

pero que no ha comprendido el sentido del estar? Por eso el déficit en el conocimiento de la emocionalidad, e inclúso, el temor constante ante lo que no se puede definir.

La distancia entre Occidente y América es la que media entre el pensar culto y el popular. Aquél, al contrario de éste, no se previene tanto de un ver visual sino del modo de concebir lo abstracto. Ha cancelado el aspecto concreto y físico de la cosa, y por eso mismo es menos consistente. La consistencia se simula a nivel de pensar no más. En esto se da el típico "desarraigo" del pensar culto en general, porque es un pensar sin realidad, que está montado para no poderse confesar un "esto creo". Por eso también apunta a ser y no a estar, siempre que esta diferenciación señale de alguna manera la oposición de los dos matipos de pensar.

Recuerdo una discusión académica en la cual Assman pretendía que la teología mamín "aún a nivel 'ciencia' tiene que volverse 'ciencia rebelde' ", y que fuera respondido por Massuh quien aducía que se corría el riesgo por ese camino de que la teología fuera destruída. Se trataba de una discusión entre un marxista y un liberal pero que se enfrentaban sobre la base falsa de que el problema depende de los argumentos o sea del ser y no de la fe o sea del estar.

Autobra Ambos contendores se mantenian cada uno en su propia posición, que en el fondo era de tipo emocional, y por eso se contenía en compartimientos estancos. Discutian en realidad en dos planos paralelos. Por
una parte los argumentos simulaban un orden racional, intelectual y delimitativo, y por consiguiente bibliográfico, como si hubiera una posibilidad
de comprenderse por ese camino, y por el otro, en el plano de la controversia, se desplazaban en una oposición emocional irreductible de la cual,
como es natural, no querían tomar conciencia.

Las dos posiciones estaban separadas en el plano intelectual, pero se equiparaban en lo emocional, aunque con signos opuestos. De ahí la oposición total y realmente irreductible, pero sólo dentro de una lógica académica y menor, lo cual por su parte hacía aparecer la controversia académica como simplemente lúdica.

Estamos en lo que afirma Wittgenstein cuando in ibuaba que cualquier

insinuaba que cualquier controversia de tipo filosófico mamma derivaba en una controversia o dos formas de vida. Pero, siendo así, épouría haber no obstante una superación de la oposición entre ambas? ¿Se podría, por ejemplo, mediante un operador seminal resolver incluso la controversia entre el pensar ma popular y el culto?

ante todo, esto lleva a sospechar que el pensamiento culto pareciera ser un caso particular dentro del pensar en general, y que éste es el de la opinión. Por eso, en tanto ambos oradores se atenían a la peculiaridad, tendían al cierre y no a la apertura del pensar, como en cambio pareciera apuntar el pensar popular. La cuestión del cierre ha de radicar en no asumir la emocionalidad. En el caso de Quiroga o de Cotta la emocionalidad está tomada en cuenta, y, por estarlo, es natural que se evite la denotación del juicio porque derivan abiertamente, y no en forma reprimida, en una verdad de tipo seminal, o sea en un operador seminal.

Pensemos que el problema más importante en el pensar culto es no contradecirse. Tanto en la charla de café, como en la discusión más académica el prejuicio es el mismo, aunque crece hacia está última, porque se da mademás un progresivo e intencionado ocultamiento del operador seminal. En esto radica el carácter lúdico del pensar culto. Este, como pensar, entra en ma contradicción consige mismo. Toma lo abstracto como concreto, el ser como una forma espúrea del estar. Toma a Dios por ejemplo sin la necesidad existencial que implica su concepto, como si hubiera un estilo de vida donde ese concepto no tuviera razón de ser.

Cuando alguien, de formación universitaria, le dijo a Quiroga "cada uno está en el lugar que quiere", éste le contestó "están en el lugar que quieren los que pueden. Claro de los que no pueden?". Lo primero es propio del pensar culto, pero parte de una propuesta que el hombre culto hace para un estilo de vida. En cambio lo dicho por quiroga surge de la realidad misma. La diferencia estriba en que lo primero es una abstracción y, por serlo, pareciera una regla del juego del pensar aplicado al vivir. Estado lo segundo en cambio es concreto, excluye el juego y busca un cierto orden de seguridad.

Esto se refleja en lo que dijo Quirega en la misma ocasión. Con refe-

rencia a la conducta rebelde de los jóvenes dide que "cada ser ha nacido en lo que tiene que ser", de tal modo que no veía una evolución de la humanidad, sino que en el plano cultural surgían "atenuantes o empeorantes" que hacían que los jóvenes mantuvieran o alteraran sus conductas. A esto respondió uno de los presentes, también de formación universitaria, "eno es fatalismom eso?".

Quiroga, como es natural, concibe un universo rígido condicionado por los valores, lo cual lleva a juzgar las conductas con un patrón uniforme. Esto conduce a no ver variantes, sino en cuanto los sujetos se apartan o no de algo dado. Así vistas las cosas no hay entonces evolución. Decir lo contrario y afirmar que el fatalismo debe ser evitado es creer en un universo móvil, en cierto modo sin valores, o concebir a éstos como simples propuestas también lúdicas. La diferencia es clara.

A esto se agrega que el pensar culto no tiene la inmediatez de la a acción. La posibilidad de ser se desplaza sobre una abstracción. El pensar de Quiroga en este sentido es un pensar para actuar, o al menos para tomar posiciones o provocar la revelación de sentidos. Por eso no le valen las abstracciones, si no que busca con el concepto de "natura" raíces emocionales. De ahí, en suma, la validez de los operadores seminales. Son fina fuentes energéticas que brindan la posibilidad de decisión y cargan de significado al mundo. Sirven para que el sujeto diga muchas veces, y aun en las pecres circunstancias "yo creo". El "yo creo" por su parte no puede cuando sugera darse, si no se m seperazza la contradicción com la inclusión de la tercera posibilidad, o sea cuando niega el principio de contradicción y rebasa la oposición entre el discurso y el anti-discurso. Así logra la estabilidad existencial. El pensar popular evidentemente no tiene interés real en concentrar entonces la verdad en la proposición, sino de referir a una verdad que se instala en el existir mismo, con la cual se juega la ubicación en el estar no más.

Esto conduce a pensar la falacia que implica el afán de lógica, y cómo éste está imbricado como una pauta cultural propia del pensar occidental.

Occidente monta el pensar sobre una parte del mismo, pero pierde la posibilidad de lograr la totalidad del pensar. En nuestro caso americano

en cambio se trata de encontrar la posibilidad del pensar. En nuestro caso americano en cambio se trata de encontrar la posibilidad de un horizonte de totalidad del pensar. Es así como recobraríamos la jerarquía del pensar, su man colocación en lo que creemos que debe ser lo universal, y que esto mismo lo habremos de lograr recién cuando encaremos la maneman aparente degradación del pensar. Y sólo conseguiremos esto cuando advirtamos que la lógica que se nos impone bloquea intencionalmente la decisión seminal, y pretende evitar que el operador seminal sea fuente de decisiones. En esto radica el sentido exacto de nuestro colonialismo mental. El colonialismo agrava el bloqueo del operador maniman seminal.

El aspecto profundo del pensar no consiste en decidir sobre la falsedad o la verdad, por la cual se niega o se afirma, sino que es una concecuencia de la decisión. La verdad en el pensar está en la posibilidad
de decidir y no en la afirmación. Porque decir lo contrario, es invertir
el orden de las cosas y hacer depender el existir mismo de la afirmación
abstracta.

Es el motivo por el cual Carnap se estrella vanamente contra el afán de verificabilidad de la afirmación. Es lo que hace que las categorías kantianas se imbriquen con lo antilógico. Negar un juicio, afirmar la particularidad, la posibilidad o la disyunción de predicados, es abrir la puerta a lo antilógico. De dónde el puato de vista kantiano sirve para rescatar la posibilidad de una lógica, pero no para afirmar por exclusión. Por etra parte no es extraño que los pensadores occidentales hayan descartado las seis categorías que agregaba Aristóteles referente a acción, pasión, tiempo, lugar, posición y hábito, que hacen precisamente referencia al modo de estar, con lo cual evitaban la referencia al centro del pensar, o sea a la posibilidad de la decisión que, naturalmente, supera las contradicciones.

Todo lo dicho hasta aquí, a propósito del pensamiento de Anastasio Quiroga, lleva a la conclusión de que para entenderlo es preciso pensar en otra lógica distinta a la que utilizamos habitualmente. Por una parte se nos impone una lógica que solamente afirma, que xxxxx residualiza la nega-

ción, y por la otra requerimos etra lógica que toma en cuenta la negación y que, en cambio, relativiza todo lo referente a la afirmación. Si la primera es el producto de una seria inquietud respecto a la ciencia, la otra surge de una no menor preocupación por el puro hecho de vivir. Es lo que hace la diferencia entre un pensar culto y un pensar no culto o sea más próximo al vivir, pero es probable que sea también la oposición entre una lógica utilizada por los colonizadores y otra empleada por los colonizados. Veremos esto más adelante.

UNTREF

Archivo Rodolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano
28. de 106.

# 4. - To bert popular

Cierta ven no had airvitaco a un ritual an Assali, tau, and Instantant elementar a no en anten es verro, cerus un la linea láccua par va a la rez est Delivia. Fora ella efectamos un luego y, en elementario, mento ylance par un desvio de la carretora principal.

Ante: de llegar a Bonaligtus pos cetavinso en una localica patarior.

Telli-ta: dega buchar es aus suppoblac ya que "bellica" conficulmenta au # mys
na y en quecha significa escritura.

Pomete une fotació atrico cel albipleso, con sua terre alte y un amba anche baste Hodia atric y con sus calles rectes, se alinevous les mases alla ciosas del pueble. Se con alle que artaban teces trabajante es los súas efectos de los alresecores. Llaganos hasta la coma de une le les brijos del pueblo pero se había nadira.

Pareofers tratered de un pueblo may entique que se hable conquiertance por su acconfutênci. En un-fac oper-unidades sus habitantes se haufen unimume con los durableeros por cuestiones nimias, algo sureraines cuando inalizade con el finica habitante que encontrarade. Es primera pregunta foe enves el una vo por es ques visitades el lugar y nos rectmes é que nos fierames.

Fue est que sertimo prestro vieje, ence bildestros não ellá ilemente a succeipoue, una porteción relativamente numba, rea runtada numba se constitué el ferrocarril, y al poco tienro adquirió pierte notoriada, por su pre-tratestr y la sucretava que desplaçada su gente, elocres su general una lacipiente plane media de extracción éxapenina, que se cedica al transcorte de
reccase fire, motivo por el coal mote une se sua babilances asplica a todor un
escribo e, incluse, lo lacra.

Porpude de reparte masoure verdoule en un tellar spointes y come alle en un lugar donce se nos recibió con el sentrio y un poco la segumen tiples sel apuere, seguines vista busca el concuerta citudes a un billocare.

El cuntorris debis sido fistalado por un sessioere de Sellesta, con della consta la versió la versió de constante hase no más de El efen. Lesgo, el la superta de Aute, la superió el fata Paurioto. Pre un hombre de recis contactos del ser el contacto del



El santuario estaba dedicado a la sacralización de los camiones exión recién comprados. De ahí, entonces, la disposición de Mas dos construcciones. Se asciende a la mismo por un camino empinado, que termina en una pequeña meseta. A la izquierda está el calvario, dedicado a la cloria, y a la derecha una construcción cilíndrica de piedras y barro, y de una altura no mayor de un metro, consagrada al Anchanchu o sea una deidad negasta entre los aymaras. Debimos dejar el camión que nos transportaba entre las dos construcciones, yaque habíamos pedido al tata Mauricio la ch'alla o sacralización del mismo.

El calvario tiene a su vez tres nichos en los cuales se guardaban cruces cristianas, y alrededor yacían cuatro piedras, distribuídas, tres, en forma equidistante y, una cuarta, en forma asimétrica. En torno à cada una de las piedras había otras menores en círculo. Pobre algunas de ellas se advertían manchas de sangre, seguramente provenientes de algún serificio de algún coredero.

El ritual se inició cerca de las 9 de la mañana, y se dividió en dos Durante la partes. Es primera, que duraba hasta el mediodía, el hechicero ofición en el calvario, y en la segunda se trasladada al cilindro de piedra.

Remonte la primera al coloro El Tata Mauricio de primera parta, antes del mediadía, se calo-

como un poncho y arrodillado y cantando rezos católicos, as similar enterior un poncho y arrodillado y cantando rezos católicos, as similar enterior un aguayo sobre el piso ante el calvario. Sobre el mismo distribuyó en forma de cuadrado, 24 "misterios" u obleas de azúcar y al midón, en los cuales figuraban imágenes católicas, como ser distintas representaciones de la Virgen, el Santísimo en forma de sol, imágenes relativas al calvario y otras más. Delante del mismo colocaba dos panes, en uno de 10s cuales clavó una cruz con un rosario. Delante de las obleas puso dos vasos, uno con agua y el otro con chihua, que es vino disuelto en agua. Luego, al cabo de los rezos, asperjó el calvario.

Durante esta parte del ritual nos hizo dar varias vueltas al calvario, y, ante cada una de las sendas, que partían del mismo, rezaba. Se trataba de los xxxx ceques o caminos que iban en las direcciones donde según él había aparecido la Virgen.

Luego tomó los misterios y los colocó en un bracero, y nos pidió que cada uno se arrodillara delante del calvario para formular un deseo mientras soplaba tres veces el humo.

después de les doce, mos terreladames -1

UNTREF
Archivo Redolfo Kuech
Programa Pensamiento Americano

10. de 106

Después de las doce, nos trasladamos al cilinaro de piedra. Lo saludamos diciendo "Buenos días, caserito". A medida que nos acercábamos, el Tata sacaba las piedras que yacían dentro, las envolvía con serpentinas y nos xxxx las daba a cada uno de nosotros, y según se parecían a un camión o a una casa nos decía que ibamos a tener una cosa y otra.

nos decía que ibamos a tener una cosa y otra.

Luego serasspusoda macer etra efrenza. También extendió un aguayo o manta, y encima colocó pequeñas cajitas hechas de papel en las cuales introdujo obleas, pero esta vez x con un símbolo opuesto al de las primeras. Figuraban entre otras cosas alimañas, como ser serpientes, sapos, arañas y objetos.

Agregó a ello dos paquetitos de piezas de plomo del tamaño de un centímetro, así como huevos, cigarrillos y vasos llenos de alcohol puro. Distribuyó además entre las cajitas todos los componentes de la así llamada "mesa negra", consistente en semillas que procedían de diversas plantas.

Luego preparó una tercera "mesa" en una bandeja, con elementos parecidos a los anteriores. Esta iba destinada al lugar del conductor del camión.

Al cabo de las abluciones del caso se procedió al sacrificio de ura oveja. Se degolló el animal, se recogió la sangre en seis platos y con una cuchara los asistentes debían asperjar con la sangre el camión.

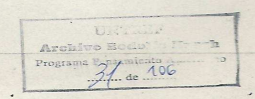
A continuación extrajeron el corazón aún palpitante del animal, el cual depoitado fue colocado en la pequeña fuente, y todo agregado a la tercera "mesa" que era colocada en el lugar dela conductor.

El cordero se cocinó con piedras calientes, enterrado en la tierra y sin sal. Las achuras se colocaron sobre la piel del animal. El brujo se reservó ciertas partes. Luego lo comimos en silencio y todo lo que sobraba era echado sobre la piel.

Se encienció un fuego, y en el mismo se quemaron las ofrendas y el brujo nos pidió que bailáramos alrededor, mientras nos incitaba a una franca alegríque incrementó haciendo funcionar una radio portátil.

Finalmente nos debimos arrodillar en círculo, y cantar un rezo de agradecimiento a la tierra.

A primera vista el ritual responde evidentemente a un estilo especial de pensar. Esto se advierte en los símbolos que aparecen durante su transcuso. Por un lado, una deidad favorable, la Gloria, y por el otro, otra desfavorable



el Anchanchu y, en medio, el campo mágico donde se coloca el camión. Cada uno es además motivo de un ceremonial especial. Y es curioso que la Gloria, que se vincula con el dios cristiano, sea motivo de una ceremonia más fría que la que se dedica al dios nefasto.

Un sacerdote amigo, en una discusión suscitada en Oruro a raíz de la catequesis, me preguntó cómo es posible que el uso favorable del camión sea solicitado a la divinidad nefasta y no a la otra.

Ante todo équé diferencia habría entre comprar un camión en Eucaliptus y comprar uno en Buenos Mires? No cabe duda que si en Buenos Aires compramos un camión, lo usamos sin más y, en todo caso, tomamos una cerveza para festejarlo. Dejemos a un lado todos aquellos talismanes que colgamos en los coches. Lo hacemos por si acaso ocurra algo, pero no porque realmente creamos mucho en ello Eso suponemos.

Por un lado, se da un comportamiento sencillo que se concreta a la simp ple cerveza y, por el otro, un comportamiento complicado que despliega un ritual frondoso. Esto nos hace pensar que en Buenos Aires la acción termina en el camión, y en ucaliptus, esa misma acción se prolonga en un área que trasciende a la cosa reciperaria el mundo divino.

Nosotros decimos: "Ese es el camión, lo he comprado, entonces lo usaré". El campesino de Eucaliptos diría: "Ese es el camión, lo he comprado, pero no sé si realmente podré usarlo, porque el uso dependerá de la misma divinidad En el primer caso afirmamos el camión y nos quedamos con él, en el segundo, en mimima cierto modo, el camión se sumerge en un horizonte de negación, hasta el punto de dudar si podré usarlo o no. El sí que implica comprar la cosa o el camión, está sometido al arbitrio de los dioses, y éstos pueden decir no. Entonces se compra la cosa en Eucaliptos, pero ella está sometida a la negación. En vez de poder usufructuar la cosa, es posible que ocurra lo contrario. Las cosas llevan un no colgado al cuello, y no sabello muy bien muy bien muy bien muy bien se en ese ámbito, si la cosa podrá ser usada o no. No cabe duda que quien usa tina cosa en Euenos Aires, no la usa de la misma manera en Eucaliptos.

suppose que eso ocurra. El decimo si y crechos que el ámbito cice que no, será porção interviene un orden emecional que conque a la plegaria y, por consi

UNTREF
Azchivo E zdolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano

Pero también Quiroga e ve un <u>no</u> colgado de la sociedad, y el mismo Martín Fierro advierte lo mismo. Es el no puesto en las cosas pero que se refiere a la posibilidad de ser.

Existir implica ser posible. No puedo existir si no convierto mi existir en proyectos. Existo en tanto tengo una intuición de la totalidad o sea de ser y ésa es toda la verdad, y eso afirmo. Exijo entonces la verdad como una plenitud de mi existir. A su vez existo en tanto hago proyectos para afirmar ese existir total.

Ahora bien, utilizo un proyecto en tanto memenda properto la calle y proyecto la posibilidad de cruzarla, o también cuando proyecto para mi madurez la obtención de un título universitario, o, si soy hechicero, cuando recurro a un ritual para cumplir con mi posibilidad de sere En el fondo no interesa realmente si éste se realiza o no. Mi vivir está montado sobre su realización y ante todo sobre el supuesto de que esto es posible. Y esto, a los fines del vivir puro, basta. No entra en ello la propuesta científica. ĈPor qué?

Porque parto del axioma de que existir es estar en la falsedad, esa que corresponde a las circunstancias que se oponen a mi proyecto de ser, por ejemplo que el camión choque. Dijimos que vivir es requerir la totalidad de ser. Ahi media el proyecto. Todo lo que haga en mi vida lo haré con una firmeza lógiza, pero desde la falsedad de la circunstancia, o sea lo haré en un sentido simétrico è e invertido a la lógica que creemos ejercer, o sea a partir del temos de que el camión se accidente a la posibilidad de que esto no ocurra. Claro que podemos decir lo contrario, como en Buenos Aires: el camión no tiene porqué chocar. Pero entonces intelectualizamos el problema, decimos que acepto la afirmación y rechazo todo lo que se niega. Sin embargo, en tanto existo, procedo, aun en la gran ciudad, al revés, porque acepto la negación y rechazo la afirmación porque no es la adecuada a mi posibilidad de ser. La afirmación de l verdad está colocada como una totalización de mi ser a partir de la negación de las circunstancias. Y si digo lo contrario, será simplemente porque he racionalizado el proceso.

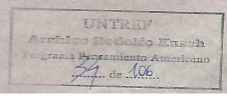
 Existen muchas totalizaciones. La puedo lograr en la brujería, como ejecutivo de una empresa, o como religioso. Lo puedo hacer como mahometano, como quechua o como aymara. ¿Por qué? Pues por la propuesta de la cultura a la cual pertenezco. La razón profunda de ser de e cualquier cultura, es la de poder brindar a su integrante un horizonte simbólico que me posibilita la realización de mi proyecto existencial. La cultura reglamenta mi totalización correcta, y es correcta aún cuando la totalidad se dé a nivel brujería. Además es tan correcta la totalización que brinda la cultura aymara, como la quechua o la occidental.

El punto de arranque para esto es el puro existir o, como podríamos llamarlo en América, el puro estar, como un estar aquí y ahora,
asediado por la negación o sea por las circunstancias. Y esto lleva a
un axioma. Si vivo la falsedad y quiero logar la verdad de ser, si la
lógica de vivir es una lógica simétricamente invertida a la lógica cien
tifica, cabe afirmar que la lógica como ciencia, o la ciencia misma
son apenas un episodio de la lógica del vivir.

En suma, existo, manor luego pienso y no al revés. Primero se da mi posibilidad de ser y luego pienso. Porque lo que pienso está comprometido y motivado por esa posibilidad. No pienso por pensar sino que pienso como proyecto.

Pero la posibilidad de ser se realiza a modo de sacrificio porque se somete a la negación para lograr la verdad. Con el sometimiento a lo que está negarido mi posibilidad, recién puedo llegar a asumir la verdad. Si la verdad consiste en utilizar el camión, necesito de la dei dad nefasta para lograr la fe necesaria para hacerlo. Hay como una dialéctica en este proceso, según la cual, como en el caso de juiroga, éste necesitó de la negación de la sociedad para lograr la "natura" a través de un bloqueo lógico y llegar así a la revelación. La negación de lo que se da como afirmación lo condujo a Quiroga al conjunto vació a través del cual recién pudo lograr la verdad en otro plano emocional.

Entonces la posibilidad de ser impone un sacrificio que apunta a su efectivización y para ello piensa en términos mandálicos. El sacri-



ficio es una forma de someterse a la negación, ya sea al Anchanchu, ya sea a la sociedad en Quiroga, o ya sea a la negación pura en el Martin Fierro, para lograr la verdad. Y ésta no se obtiene sino en el vacío, en el cual lo afirmado -mi proyecto-, y lo negado -que se opone al proyecto- consigue el acceso a la revelación -como operador seminal llamado "natura", como un Anchanchu fasto, o simplemente como una simple disponibilidad a la revelación como en el Martín Fierro. La lógica del vivir pareciera entonces funcionar como si se crearan trampas lógicas, cuya finalidad última es la revelación.

En el caso de Quiroga este proceso apunta a una afirmación ética, en el ritual de Eucaliptos a una teología y en el Martín Fierro a una disponibilidad ética que no está muy lejos de una ética implícita en la misma disponibilidad. En todos los casos se parte de una negación que yace en el vivir. Hay una evidente búsqueda interior frente al asedio negativo del mundo, que por supuesto no termina en las cosas. Es lo importante en el caso de Eucaliptos porque la verdad se da recién detrás del camión.

Esto hace al sentido de la teología popular en el caso de Eucaliptos. La negación de las cosas transforma al mundo en símbolos, y el requerêmiento de verdad recién se satisface en el área muma de la plegaria, el cual por supuesto tiene que llenarse con el mundo perfectamente estructurado de los dioses. Esa teología popular es una forma de llenar con algún género de racionalización la pregunta abierta por la verdad. Torna, por eso mismo, también verdadera a la teología misma.

y hay más. La persistencia de un área de la plegaria hace que el camión se reduzca como objeto. Mejor dicho, hace que el área del objeto no sea mada más que algo manoramentam incrustado en medio de una totalidad que es todo el rito. Esto hace recordar lo que ya dije en otro libro. El camión está instalado en el pacha indígena, en tanto este término significa todo lo referente al vivir mismo, al habitar en el mundo. Es el campo de "nuestras necesidades" que ocupa un lugar determinado y manimim central en medio del área de la plegaria constituído por los dioses innombrables, la Cloria y el Anchanchu.

Si así fuera el pensar en Eucaliptos estaría en un vector distinto, transversal y simétricamente opuesto, que utilizamos en la gran ciudad. Predomina la elección de los dioses innorbrables, o sea el área de la plegaria, sobre la relación sujeto-objeto, mientras que en la ciudad disminuye mixxx al mínimo lo primero, para incrementar la relación entre el yo como sujeto, y el camión como objeto. Esto, como es natural, puede llevar a pensar que esto último es lo determinante, y que lo de Eucaliptos no lo es augener que existe además una así llamada evolución, que hace que se pase de lo primero a lo segundo. dPero qué pasaría si partimos de la tests de que no hay una exclusión de un vector por otro a med dida que pasa el tiempo, porque esta forma de pensar pertenece a un mito colectivo del pensar occidental, y que en cambio en ningún momento se excluyen los vectores sino que subsisten? No cabe duda que la neurosis en la gran ciudad. que el pequeño amuleto, o que los mitos políticos y científicos sean, como vemos más adelante, un poco el disfraz del área de la plegaria en la gran ciudad.

cabe aun una observación. Y es que lo criollo en América constituye en parte la conciliación de los dos vectores. Esto hace que dudemos sobre la supuesta evolución topharía subre cocobros ma progresiva evolución de un vector a otro sino. en lo criollo uma conciliación i rico coto suppose una rate salvad todo lo referente a las cosas, o sea in a la relación sujeto-objeto, pero a nivel de picardía, enlectaras de tal modo que el otro vector, como un área de la plegaria siempre disponible, n donde se afianza la fe, la ética, o la política popular.

> en America no hoy morgresi de uno a otro raino as. sind que & coexistany

## 5.- La doble vectorialidad del pensar.

A raíz de todo lo dicho cabe hacer un paréntesis. Mejor dicho conviene mannar reflexionar si realmente existe una diferencia entre el pensar de la gente de Eucaliptos y nosotros, o si más bien se trata de un mismo pensar que asume formas distintas simplemente porque mixima dispone su mecanismo interno de distinta Seryax manera.

Ya en 1968 había abordado nizionazione en un ciclo de conferencias el tema de la doble vectorialidad del pensar. Si una por una parte nuestra mente se ordena según un vector por decir así intelectual, que hace que no vea más que objetos, y no decida más que cosas prácticas, por el otro lado hay otro vector, de tipo emocional, que cargá al mundo de signos fastos y nefastos, y has lo puebla a éste de dioses. Ambos mantienen entre sí una relación inversa, y cuanto mayor es la tendencia a ver cosas, menos dioses hay, y cuanto más dioses se ven, menor será el interés por las cosas.

Es la razón por la cual una fuerte emoción no nos deja ver al mundo, o un mundo que nos acosa no nos da tiempo para emocionarnos, pero es también la razón por la cual hay pueblos que solo creen en dioses, y otros que sólo creen en la economía. La economía y los dioses están en relación inversa, y resulta difícil encontrar una mediación entre ambos.

Lo advertimos cotidianamente cuando analizamos qué pasa con el mundo de la humanidades o del arte, y qué pasa con el mundo empresarial. En general se ven ambaszamman a ambos como dos campos semánticos, en los cuales el estilo de pensar pareciera invertirse. Por el lado de las humanidades se dice que se es contemplativo, sensible, que se pierde el tiempo y que se requiere una "inteligencia" especialísima. Y por el lado de la empresa, se es activo, no se pierde el tiempo, se es inteligente porque se sabe a qué atenerse en ca da caso y además se es práctico.

Ambos conceptos van acompañados de un papel social perfectamente delimitado y definido. Sa es exclusivamente empresario, como se es exclusivamente hombre culto, volcado en las humanidades, o acceptantista. Artista y empresar son dos papeles invertidos.

Por eso, mientras uno se deja estar, el otro tiene el afán de ser alguien-

en la misma medida en que se distancia el que admira un jet, del que lo usa. Y aquí viene la mediación impuesta por la mentalidad criolla: en vez de estar o ser por exclusión, se está para ser en un orden irreversible. La prueba está que se le atribuye al maxim extranjero, al gringo, la reversión de la mism fórmula, en el sentido del ser para estar. Los tipos sociales se podrían clasificar entonces según subordinan una forma a la otra. O se da el que subordina todo al muma ser alguien, o el que se somete al estar. Veamos esto mismo traducido a un plano filosófico.

UNTREF
Archive Rodolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano

sus cartos Astrada, en su l'Ebro "Fenomenologia y praxis" plantea, en uno de sus caritulos, la oposición entre amanualidad (Zuhandenheit) y no-amanualidad (Vorlandenheit).

Cita al respecto un parrafo de Husserl que dice: "Existen managamamama aimplemente para mi cosas corporales en sentido literal y figurado, presentes (vorhanden)". Opone a esta observación el pensamiento de Heidegger, en tanto éste no se orienta "en la categoría de la Vorhandenheit, cuyo enfoque supone un estadio teórico más avanzado, sino la Zuhandenheit, en el zuhandenen, lo que está a la mano; es decir el instrumento, el utensilio (Zeug), la materia transformada, fabricada que tiene una implicita finalidad práctica."

Ahora bien, sipartimos de la oposición planteada por Astrada, la no-ama nualidad adquiere una dimensión significativa, que, por supuesto se puede relegar a la polémica tradicional de los marxistas, referente a la negación, que en la cual estos hacen, de la actitud contemplativa, y per incluía, a la misma filosofía.

autores parten de una amanualidad del existir, como si se tratara de una "actitud natural", hay en ambos una diferencia. En Heidegger coexisten las dos posibilidades como dos modos del existir, en cambio en el marxismo los dos modos son puestos como una oposición privativa, de tratara de una "activamo no marcado como única solución. La posibilidad contraria pareciera no concebirse, como que no entra en el pensamiento marxista.

Esto hace notar que la filosogía misma, y no sólola actitud política, puede operar a partir de un código, ya que depende de una oposición entre juicios contradictorios de la forma "p o no-p". Se elige p, y no-p es relegada al absurdo.

there esto, min por su parte, al margen de los autores citados, a plan terr la posibilidad de ver la filosofía como una estructura, en la cual se distribuyen filli campas simbolizables? Veamos.

Ante todo conviene aclarar que la distinción entre le no-amanual y lo amanual, no cae en la oposición del tipo del error y la falsedad. No es tomente falsa la posición de Husserl cuando parte de la no-amanualidad. You den significa "a to la mano", quieren decir que implica una prescindencia de la amanualidad del utensilio. La actitud natural de la humanidad estudiad por la antro ología pareciera basarse en gran parte en la no-amanualidad.

El hacha ceremonial del araucana no es totalmente, sino en pequeña parte, un utensilio, porque también es sagrado, o sea in-útil. Lo
mismo pasa con el bastón de mando que se usa en Bolivia. Este no sólo
señala poder, o sea que también se convierte en algo sagrado, ya que
es motivo de adoración. No dista esto mismo del reloj que recibimos
por tradición familiar, que se conserva como una reliquia, y que escapa en gran parte a la amanualidad.

El reloj, el hacha y el bastón de mando, y también el ritual de Eucaliptos están en un plano in-útil, que a su vez es vorhanden o no-amanual, en el sentido que le da Husserl, como una probable prescindencia de la amanualidad del mundo, ya que cumple con una función que trasciende la utilidad. No cae, claro está, en la Vorhandenheit como campo teórico, según la acepción que le da Heidegger.

Pero cqué pasa con la no-amanualidad? Tomada como simple opuesto a amanualidad como quiere Astrada, encierra un vasto campo. Para explorarlo se trata de profundizar su derivación hacia lo sagrado como señalamos más arriba en el campo de la antropología cultural, pero que, de cualquier manera, implica una significación filosófica.

Retomando la oposición de Astrada, pensamos équé significado tiene hacer lo inverso a lo que propone este autor, y prescindir de la amanualidad y quedarse con la no-amanualidad? O sea, se trata de ver qué pasa con la parte in-útil del hacha ceremonial. Es que ese aspecto inútil escuda temas que también deben ser rechazados?

Al tratar Heidegger el problema del arte dice algo del ámbito no-amanual o in-útil. Advierte sobre que los "usuales conceptos de cosa" fracasan al captar el carácter de cosa de la obra. Al pasar al plano del arte, la piedra, por ejemplo, se destaca como "tierra", y lo hace en un ámbito de in-utilidad. Y esto ocurre así porque "con el arte acaece la verdad" operatoria del existente, y este ma acaecer se produce en la in-utilidad o sea en la no-amanualidad, según la acepción que le da Astrada.

Pero también entraría en esto lo que dice el mismo Heidegger por ejemplo en "La época de la imagen del mundo", cuando expresa que la imagen del mundo es una creación del mundo moderno, mientras que el hombre medieval no tenía tal imagen. Este se consederaba como ens es creatum, como una fase del orden creado y, por consiguiente, pareciera mantener una actitud más comprometida con el mundo, de tal modo que éste no aparecía al modo de imagen. La relación entre existente y Dios llevaba entonces a prescindir de un mundo amanual.

Cabe pensar entonces que en Heidegger, visto desde el ángulo de

mente un prejuicio condicionado culturalmente, todo esto hace pensar que amanualidad y no-amanualidad funcionan como si fueran dos vectores criticamente expressor por la incidencia de un pensar occidental que exalta precisamente un de ellos.

## Activation and design

Pero todo esto nos lleva a pensar que también en Heidegger, al margen de su casuística, pero según la interpretación de Astrada, se dan dos vectores del pensar: uno estrictamente volcado hacia el mundo amanual, y el otro en procura de la instalación de la verdad del existir. Esto por su parte se correlaciona con lo que el mismo Heidegger denomina un existir auténtico y otro que es inauténtico.

Lo inauténtico consiste en conformarse con la utilidad del mundo. Lo auténtico, en cambio, es la procura de una verdad del ser detrás del telón el mangen de esto ne sinuiate en que en el existente de los utensilios. Pero esto mismo se invierte en la apreciación de lo que ocurre con el existente: en el sentido de que prima la amanualidad y esque este esta no se salva de ello.

De ahí el sentido de por que se introduce el tiempo. Si existe tal oposición del pensar en un sentido vectorial, del tiempo tiende a conciliar esta misma oposición? Pero yo diría más bien que la solución dada per Heidegge bajo el concepto de temporalización, es que relativiza la no-amanualidad a 🧳 los efectos de dar un nuevo significado a la mm misma amanualidad del mundo. Hay rasgos de presencia, como vorhanden, en su concepción del tiempo, en tanto tiempo es el fundamento del ser del Dasein. ¿Pero esto mismo no responde acaso a un prejuicio filosófico occidental que exige que la relación yo-mundo sea mantenida, y subvierte a esta relación el otro m vector, el de la verdad El tiempo es una variable disponible que surge del problema de la amanualidad, pero requiere el tema de la verdad para convertirse en filosofía. Los dos vectores rígidos son movilizados por la concepción del tiempo. El tiempo entonces subvierte al ser, temporaliza a éste. En suma, se trata de una diacronia que subvierte a la sincronia arricularat tradicional. Todo esto da la impresión de que el filosofar, entendido de esta manera, consiste en una reubicación de temas. Pensemos sólo que si dejamos al tiempo como ajeno a la doble man vectorialidad del pensar, encontramos sin más el pensar "primitivo como lo dise en mi libro "Pensamiento indígena y popular se

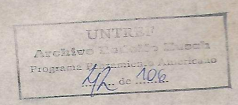
en tanto aquél se decide por una no-amanualidad como contemplación, y sin más desprecia la amanualidad.

A esto conduce también una fenomenología de la existencia, pero tomada realmente como ocurre en América. Cuando Schwartzmann habla de una
mediatización del sentimiento del prójimo; cuando Humberto Palza basa
su analítica de la existencia del hombre boliviano desde el ángulo de
la antropología kantiana y termina por enumerar presuntos defectos
no-amanuales del boliviano; cuando un desarrollista de muy escasa capaci
dad de observación, habla peyorativamente de una sobrerracionalidad del
sudamericano; cuando yo mismo he podido comprobar un predominio marcada
en el pensar campesino boliviano de una no-amanualidad, en nombre de
todo esto cabe pensar que toda temporalización del ser enunciada por
Heidegger no expresa el verdadero proceso de nuestra existencia y, es
más, que ese tema es propio de otro ámbito.

Si así fuera, no tendría sentido peyorativo la no-amanualidad, ni habría que colocarla en segundo término, según lo man hace el marxismo. Si la amanualidad responde a un requerimiento de la utilidad del mundo, en tanto se procuran los útiles instalados en el mundo, la no-amanualidad implica en gran parte la orientación hacia otro sector no menos importante, aunque en sentido inverso.

Por eso, a fuer de simplificar el problema, y tomando del estructuralismo el concepto de código como campo donde a se significan los símbolos, pareciera plantearse, a través de la historia de la filosofía, la doble vectorialidad del pensar. Diríamos entonces que hay una apertuta que apunta a dilucidar, por un lado, el enfrentamiento del yo al mundo, y, por el otro, una apertura en un sentido perpendicular, por decir así, simétricamente invertido, en dimensión que trasciende la simple oposición de yo-mundo, para inquirir por problemas de otro orden, más vinculados a la verdad del existente.

Esta doble vectorialidad está implícita en todos los pensadores, y a cada uno aporta soluciones diferentes. Es más. «No constituirán vectores arquetípicos en torno a los cuales se agolpan paquetes de problema



filosoficos? Para esto podemos dar ejemplos. Cuando Heidegger se refiere a la imagen del mundo moderno, tiene que oponerle una Edad Media peculiar, o cuando Marx habla de praxis tiene que oponerle la actitud contemplativa de Hegel. O cuando el mismo Astrada habla de amanualidad tiene que oponerle la no-amanualidad.

Pero esta misma vectorialidad puede oponer, ya en un terreno de otro orden, incluso crítico, una razón pura, con la cual Kant resuelve todo lo referente al conocimiento, a una crítica de la razón práctica que resuelve todo lo referente al problema de la divinidad.

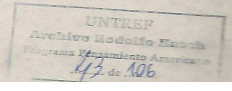
¿Será que la creación de un sistema filosófico depende de cuál es vector que se carga de significado, y que esto mismo está condicionado a una preferencia cultural? Esto entra en el folklore de la filosofíax Exxxx o del pensamiento en general. Esto que advierto en el pensamiento indígena que estructura el ritual de Eucaliptos. Si la doble vectorialidad fuera una condición del pensamiento en general, entonces en el campesino ambricamo en viano se invertiría la relación, porque en él predomina la apertura hacia la búsqueda de los dioses innombrables, sobre la línea del yo-mundo, el cual, por su parte, se atrofia para quedar reducido al simple pacha o sea a la exigencia de un vivir aquí y ahora dentro de un hábitat.

En suma, si se plantea el arranque de un pensar filosófico, el mismo extará fincará su autenticidad según opte,o por un vector ye-mundo, o por el otro vector de los dioses innombrables, que se abre a verdades in-útiles, pero que es hondamente requerido por la existencia. Y en el caso de América, predomina éste sobre aquél.

¿Cômo explicar entonces el comportamiento social de nuestra comunidad americana cuando subvierte el vector yo-mundo, y por lo tanto no podría lograr una autenticidad a la europea como la exige Heidegger: temporalizando el existir? ¿Podemos pensar en una filosofía del tiempo en un continente en el cual no predomina el vector yo-mundo, donde no hay objetos y donde por consiguiente no hay requerimiento de tiempo, donde la historia se dicta desde arriba, y donde se desempeñan zaziedad comunidades ambientante no dinâmicas? «Marchrossa»

He visto en un Martes de Carnaval en Oruro, cômo el pefe de una oficina de la empresa minera boliviana asperjaba, o como dicen ellos, ch'allaba los utensilios de alta precisión de procedencia norteamericana. ¿Podemos hablar ahí de tiempo, o más bien debemos tomar seriamente en cuenta la detención del tiempo en el sentido de Lévi-Strauss, como a-historia? Bastará con la fórmula de Mircea Eliade para minimizar el fenómeno, y decir cómodamente, aunque contiendo un error, que todo eso va a desaparecer? ¿O no será, en cambio, que el tiempo es un prejuicio occidental, ya que no logra comprender una sociedad como la americana que quiere ser auténtica al margen del tiempo? Es más in a filosofía del tiempo un simple recurso para salvar la originalidad e una cultura que ha creado los objetos?

Esto lleva a la sospecha de que la "anterioridad" asignada a la cultura indígena, por el evolucionaismo antropológico occidental, es falsa. Por esta para qué nos sirve tomar en cuenta dicha anterioridad si en América el indígena y el campesino cohabitan con una cultura urbana? Eso pasa incluso



en Argentina con el campesino que habla quechua o guaraní. La acción social, la económica, la industrial tienen que tomar en cuenta, por las condiciones mismas en qué se da, una tolerancia de ese indígena en una sociedad industrial incipiente. Si se siguiera la tradición antropológica, que coloca al indígena "antes" de nosotros, ello no sería posible. Hav que convivir con el indígena y con el campesino y tenemos que simular naciones. Esto lleva a otro problema, ése descarta el "antes" y se toma a aquellos como presentes? do mejor debemos ver el problema en forma sincrónica y evitar el fácil discronismo pem que nos brinda el pensamiento occidental? ése presencializa, por decir así, todo lo que la antropología ha dejado "atrás" en el pensar occidental, o se adopta otra postura ante ese fenómeno? ĉacaso hay otra postura?

En el altiplano no se inicia una construcción sin un sacrificio de sangre. No se pasa el Carnaval sin una ch'alla, o sacralización, de los instrumentos de precisión. Tampoco se compra un camión sin sacralizarlo con un ritual que linda en una religión sincrética. Y esto mismo lleva a que no haya empacho en detener la producción con una huelga de semanas éson concepciones éstas que se deben "mejorar"? o ése podría implicar un nuevo estilo o un nuevo modelo de hombre para que involucre a indigenas, como a nosotros?

No podemos sancionar la realidad y decir que debemos permitir o no que algo ocurra. Es que no hay tiempo para ello. Sudamérica se da así. crecurriré al mito del tiempo y diré que eso se "acabará" con el tiempo? Si fuera así, no es más que una decisión que asumimos aquí, pero no comprende toda la verdad de nuestra existencia. Nos sirve, a lo más, de muletilla para no ver la realidad.

żenznowzeskarsnosznajarzpowznikonominintelexemaxinomigwarińa quezackówznowskiziusznznosinienkałyzpowokchemnziowoszkowanienienkojówan

¿No nos estaremos dejando llevar por el pensamiento de una inmigración que actúa como si fuera occidental, pero que no lo es, porque dejó de serlo al pisar América, porque ella misma tiende a detener el tiempo en tanto se opone a la impersonalidad de la sociedad industrial?

60 sería mejor y más auténtico pensar que aquí se dará una nueva sociedad, cuya indole real será imprevisible, y, la cual, en nombre de esa autenticidad planteará la posibilidad de yuxtaponer los vectores?

Si no lo entendemos así, es porque nuestro pensamiento en esto se someté a esquemas prefijados. Lo que nos parece natural podría no ser más que un prejuicio, porque, équé sabemos, en suma, qué pasará en el futuro? Para pensar ese futuro no empleamos la filosofía del tiempo sino modelos sociológicos. dese futuro tiene que ser como creen en otros países? desabemos realmente qué pasará con nosotros? Y peor aún, écuál será el modelo de hombre que tolerará en el futuro una sociedad realmente industrializada? deserá como el modelo de hombre actual norteamericano? deserá como el modelo europeo del homo faber? decaso ya existe un nuevo modelo de hombre? decaso el norteamericano actual y el homo faber europeo no son hombres de transición que no han resuelto aun el enfrentamiento con la sociedad industrial?

Fórmulas como las del marxismo, o la de Mircea Eliade, o las que pensamos como clase media argentina, no pasarán de simples opiniones propias de una doxología menor que no ha logrado aun la madurez del pensar filosófico para una sociedad del futuro.

La intuición no está en marm lo que nos ocurrirá ante el impacto de la tecnología, sino en cómo vamos a responder a esa tecnología. Y a su vez el contenido de lo que vamos a pensar ha de comprander toda la verdad. El qué es toda la verdad? Quizá esté esbozada, aunque a un nive folklórico en aquel episodio ocurrido en la empresa minera de Bolivia. Pero en un plano mayor ha de corresponder a una real integración de ma doble vectorialidad del pensar que la actitud occidental ha desgarraco irremediablemente, pero que entre nosotros, sospechamos, tienen que ir juntas, por el simple hecho de que no podemos pensar la totalidad del hombre si le cortamos un brazo. El hombre ha de ser total, y ésta es mitos a los cuales recurrimos.

 6.- Suid hegación.

Pero retomemos el tema inicial. Hasta aquí hemos sacado algunas zazuziones a partir del análisis de la negación en el pensamiento popular. No nos hemos quedado en eso. Con lo dicho sobre la doble vectorialidad del pensar en cierto modo hemos mostrado la intención de este trabajo. La negación no es solo propia del pensamiento popular, sino que se da también en elpensamiento culto. ¿Es que el pensar en su totalidad encierra la negación como condicionante?

Para averiguar esto emprendamos otro camino, precisamente el inverso: partamos de nuestro pensar culto hacia atrás, ak hacia ahí donde creamos que nos queda nada más que la opinión, para ver si sn ese punto se ensamblan el pensar culto y el popular.

Porque quedan dos caminos, o se toma en cuenta el pensar popular y se instrumenta desde ahí un pensamiento filosofico, o se busca a través de lo ya conocido en filosofía un entronque con questras exigencias.

Este ultimo es camino más difícil. La filosofía consiste en un juego tautológico en elque lo sensible pareciera no entrar. Pero es realmente un juego inteligente que nonca logra adecuarse a lo que se vive? El filosofía a nivel culto consiste en exponer las reglas del juego y a partir de ahí exprender el juego filosófico.

UNTREF
Archive Redelfo Kusch
Programa Pensamiente Americano

16. de 106.

TREF

Archiel Lodolfo Kusch

Programe Pensamiento Americano

6. - El juego y la negación

47 de 106

Se piensa en general que el suelo no influye en el pensamiento filosófico. Cuando Hegel hace referencia al "aquí y ahora" lo hace en abstracto, como una prolongación de su concepción idealista, de modo que no toca el me suelo.

W. Charley Key sur sur

Pero es se es americano, no se puede evitar la tentación de pensar de que Hegel no tenúa razón. Aquello de que la filosofía es ciencia y que la ciencia es universal es bueno decirlo en la cátedra y a los timidos e inseguros, que no querrían verse en la tarea de averiguar si eso es cierto. Pero entra en la salud est americanos el esta de compreba la cosac. Por eso, no solo as el propósito quizá un poco ingenuo, pero valedero, de incluir en la meditación al suelo a estabilizador del pensamiento, cian de también se bueca el lugar adecuado para haceria, penar algo an como el símbolo del suelo a prova de fundamente para dicho pensar.

El paisaje europeo es un paisaje filosóficamente gastado, demasiado andado para pensar, pero no así el nuestro que a generalmente es recorrido para la conquista, el usufructo económico o el turismo, pero no para pensar. Además es natural que si se trata de filosofía no podía ele girse un lugar como Buenos Aires, sino que debía ser todo lo contrario, otro lugar donde habite etra raza en medio de otro paisaje.

Fue así que llegué a Oruro. Ya con anterioridad había intentado hacer as algo parecido en el Cuzco, pero no se dabanahí las condiciones mínimas de un grupo humano para conversar sobre el tema. No quiero decir con ello que ahí no hubiera personas con quienes hablar, porque en todas las ciudades las hay, sino que el milagro se me produjo recién en Oruro.

Oruro, con la proximidad del campo, estaba lejos del empuje brillante aunque estéril de nuestra gran ciudad. Ahí, lo ancestral dejado como residuo al cabo de tantas empresas maximumuma redentoras, había cristalizado a través del tiempo en una dura a y tremenda realidad, ante la cual no se tiene respuesta.

Corría el año 1970. Mi cuarto de la calle San Felipe se había convertido en una verdadera peña. Ahí era visitado por dos amigos. Uno era
el diretor detector
chileno, Gabriel Martínez, un director de teatro quien conocía plenamente las dificultades que ofrecía el diálogo con los indígenas, por cuan-

to, llevado por me empuje y una honestidad, profundad; había hecho teatro con ellos en Lunlaya, una comunidad quechua minumum situada al norte de Charazani en Bolivia. El otro era psicólogo boliviano, Luis Rojas Aspiazu, quien había hecho psicoanálisis en Buenos Aires, luego en Tucumán y a quien ma se le había planteado el problema del trasfondo cultural del psicoanálisis, y que había llegado a la conclusión de que era importante modificar la manera de actuar ano fen la ciudad boliviana, y finalmente yo, quien estaba desde hace hace tiempo al acecho de un pensamiento americano.

Entre el Singani, la coca y la charla tratábamos los tres de encontrar las intuiciones principales que dieran sentido a nuestra búsqueda.

Nos habíamos propuesto encontrar un medio adecuado para ayudar al indígena boliviano. En el ambiente intelectual de Oruro como en Buenos Aires flotaban aun las ima ideas desarrollistas. Estas atribuían al indígena cierta necesidad de consumo, y pretendían por ese medio incidir sobre él. Pero para ello había que modificar su cultura y eso era nefasto.

Estábamos convencidos de que, querramos o no, esa alteración apuntaba a beneficiar siempre a una burguesía americana, pero perjudicaba al indígena porque lo convertía en alcoholista, o lo incorporaba al cholaje liminal, o lo perdía, en suma, en el lumpen de la ciudad.

Sabíamos del vigor y de las características de la cultura indígena y entendíamos entonces porqué fracasaba el desarrollismo. Era necesario entonces un instrumental más adecuado, que no destruya la cultura indígena. Pero aun si lo lográbamos, se chocaba con la dificultad de problem en terceros una comprensión adecuada de esa cultura, a los efectos de que entendiera municipar que ella debía ser modificada sólo a partir de sí misma y no de nuestros conceptos culturales. Ello planteaba entonces un problema metodòlógico.

En primer término había que aceptar que los indígenas pertenecían a una cultura determinada, opuesta a la nuestra, y que había falta de comunicación entre nosotros y ella.

Además habíamos llegado al punto en que advertíamos naturalmente que todo lo que se pensaba en este terreno participaba de algún esquena, y que

estos esquemas se contradecían con los que se daban en el mundo indígena. Nuestros esquemas además se limitaban a hacernos ver minutamentamento ciertos horizontes de interpretación que no condecían con la realidad. Por ejemplo, si se advierte que un indígena no tiene pan, hay que pensar que los medios económicos eran deficientes. Esto por su parte, como estábamos trabajando con el método de Freyre, llevaba a pensar que había que despertar en el indígena la necesaria rebeldía para que éste a su vez logre disputar el alimento a la clase dirigente que lo oprimía. Pero pensábamos que esto destrúía a la cultura indígena, porque la incorporaba al lumpen de la ciudad.

La cuestión era no tocar la cultura indígena y provocar en cambio su evolución a partir de sus propias pautas. Esto es fácil decirlo, pero faltaba el método para lograrlo totalmente. Había que abrir nuevos senderos.

Faltaba entonces un elemento común que sirviera de comunicación entre el pensar indígena y el nuestro. En suma, se planteaba el problema de reajustar la universalidad de nuestro pensar, ya que nuestra universalidad no comprendía lo indígena. No desmerécíamos en todo esto el instrumental occidental. Pero si el estructuralismo, por ejemplo, entraba analíticamente en el mundo indígena, no comprendía el problema real del existir del mismo a fin de lograr el desarrollo de su vivir, a partir de sí mismo y no de nosotros. En xxx general comprendimos que había que plantear el problema a fondo, en ese punto donde ilo nuestro y lo indígena tuvieran algo en común, pero por la parte ya no del "pensamiento salvaje" sino del hecho de vivir,

Fue así que optamos por un expediente drástico: la negación. Sólo negando todo, habríamos de captar un elemento común que sirviera para los dos aspectos, por una parte ese punto donde logremos nuestra real universalidad, y por la otra aquél en el que simultáneamente alcancemos el verdadero margen de universalidad del indígena.

No se trataba en todo esto de una duda metódica, porque ésta es siempre una gran trampa lógica montada para confirmar una intuición previa. No nos interesaba rehabilitar el <u>cogitare</u>. El problema aquí en América era más profundo.

La dimensión de la negación era imprevisible. Teníamos la impresión

de que podíamos encontrar por este lado el resorte íntimo del vivir que pudiera servir de punto de partida. Un poco más y podíamos encontrar el sentido por el cual mum nos habíamos mumma reunido, lo cual también era fundamental.

Pero en esta negación se planteaban una infinidad de problemas. Ante todo uno eminentemente existencial. Un amige de formación marxista y sumamente inteligente, aunque prematuramente profesor universitario para su juventud, tomó con entusiasmo la iniciativa. Pero comprendimos al poco tiempo que no pervisiraba en nuestra proposición y que simulaba una adhesión que en el fondo no sentía. Le habíamos hecho ver que cualquier solución para el campesino, al menos de las que se solían arbitrar, tenía que provocar un trauma a la cultura indígena. Le habíamos bloqueado en cierto modo el esquematismo marxista ante el problema del indígena. Pero fue imposible. Al poco tiempom comprendimos que simulaba una comprensión de la cual no participaba, y que además tenía en gestión una beca a Rusia que na turalmente habría de mandamente manualmente usufructuar.

de la negación. y es que la automonidade concepción marxista promintelectual naturalmente pertenecía a una lógica de la afirmación que se contradecía con marxista prominte de contradecía con marxista prominte de la negación. Es que había entonces una lógica de la afirmación, frente a otra de la negación, que nosotros estábamos descubriendo y que presentíamos fecunda desde el punto de vista de nuestros propósitos, que consistían en lograr un grado más profundo de comprensión de nuestros problemas y de los del indígena?

Si así fuera, habría que considerar que todo lo referente a la lógica de afirmación consistía en una cadena de afirmaciónes en la cual sólo se negaba para reiterar la afirmación. Nuestra concepción de viúa está montada sobre una cadena de afirmaciones, donde incluso la negación estaba afirmada. Era una forma de decir ne al sí de otros. En suma, modiaba la afirmación. Además, no se puede hacer ciencia sino en tanto se establece una cadena de afirmaciones que llevan a concretar la ciencia. Do se puede hacer ciencia sobre lo negado.

Pero, ¿no será que aun no se ha logrado el grado de reflexión necesaria que incluyera la negación sin más? ¿No significa esto mismo que la reflexión no está definitivamente explorada cuando entra en el área de la negación? Además, todo operar con ideas consiste no más que en seguir lo ya afirmado, aunque fuera la novedad bibliográfica importada. Es el horizonte del "ya saber" que facilita la previsión. Era preciso romper este horizonte, demostrar la falsa consistencia que tiene y arribar así a lo que queríamos.

Pero cpor qué en suma la negación tenía cierto margen de validez?

Ha de ser seguramente por el hecho de que ella tiene vigencia en un área encubierta. Puedo predicar, por ejemplo, que las cosas no existen y afirmar lo contrario, lo que las niega, su específica dureza, su inmovilidad. Y esto ocurre así porque la vigencia es trocable, pero no así la existencia. La negación se entiende en tanto se niega la vigencia. La vigencia para mí de un árbol es trocable, pero no así la existencia de éste.

Puedo hacer como si no tuviese vigencia el árbol sobre mí, pero no puedo suprimir su existencia. Por más que esto último poco me interesa, en todo caso sólo para pensar que subsiste en cuanto yo no lo vea, o que por existir yo habré de verlo alguna vez. Pero su existencia, en tamto no lo veo y no entra en los interese de mi vida, no me preocupa. La negación, entonces, no está totalmente cargada de negatividad. Tiene incluso una función vital, va en ello cierta economía biológica.

Podríamos entender la negación y esbozar m qué pasa con ella cuando se refiere a la historia. Negar la historia implica restar importancia a su vigencia, de tal modo que puedo dudar de su validez para mi existencia. Lo que niego entonces no es su existencia sino su vigencia. Sólo nos afecta la vigencia de las cosas. Esto por su parte no implica la negación de la historia, sino que constituye un nuevo punto de partida, que va desde una toma de conciencia real de mi enfrentamiento con ella.

Porque si dijera lo contrario y expresara que creo en la historia

UNTREF
Archivo Rodolfo Ennch
Programa Pensamiento Americano
S. de 100.

no haría sino mannementa aferrarme a una sola hilera de acontecimientos afirmados por otros, los cuales ya han ocurrido y seguramente fueron apasto de un historiado. Cuando hago esto me dejo llevar por un prejuicio colectivo, man proque todos creen en esa historia, Por eso cuando niego la historia, apelo en cierto modo a mi iniciativa a nivel histórico, niego que la haya porque podría haber otra, o porque podría no haberla. Entonces la negación de la historia lleva a pensar que soy en parte el causante de la historia, que podría manementa serlo, o también que llevado por mi decisión, en vez de provocar historia, creo cosas, por ejemplo un banco, del cual tengo una mayor necesidad.

Pero cabe preguntar algo más: cen la decisión histórica no entra acaso la negación misma de la historia? Sería inconcebible pensar que un gran de hombre, antes de entrar en la historia y ser un personaje histórico, o para lograr esto último, haya antes leído las hazañas de sus colegas que lo han presidido, los otros grandes hombres ya habidos en la historia. Por eso la iniciación de la historia supone su negación, simplemente porque el grande hombre comienza su historia siendo un pequeño hombre, que quiere iniciar recién la historia, porque estuvo convencido de que antes no la hubo y que de él depende que la haya.

La desnudez inicial del grande hombre, es la condición de la historia, o sea la negación de ésta. Y la historia no es continua, sino la negación continua de sí misma. Por eso mienten los textos de historia y los historiadores, aunque hayan sido muy honestos.

Y esto mismo va a otros terrenos. El desarrollista cree que tiene que desarrollar a partir de mamo un estado de cosas, Apunta a que haya más de lo que está dado, porque lo que hay es poco. Más tractores porque los que hay no bastan. Esto se mezcla con el concepto de historia. Y ésta implica la continuidad, y el ascenso. Es otra forma de enganchar la historia. Se trata de implementarla. Pero esto implica un uso exterior de la historia a simple título afirmativo.

Lo mismo pasa en política. Todo lo que se dice es a partir de lo ya conocido. Sin embargo la resultante no se da sino en la resultante política a partir de lo ya afirmado?

Se trara de que nos coloquemos antes del hecho de que haya historia. En otras palabras, de recobrar el escenarão en que vivimos, en donde no caben las abstracciones y en donde, en cambio, se posibilida la historia misma. En ese escenario recién habré de averiguar si tiene sentido de que la haya.

Pero en Canto retornamos al escenario mismo donde acontece la historia recobramos la responsabilidad ante ella, porque nos instalamos nosotros mismos. Y para que esto ocurra necesito destruir la cadena de responsabilidades de otros que han hecho una historia a modo de historiografía, o sea la historia que tenemos que leer y estudiar.

Ahora bien, équé hay en el escenario a solas, una vez negado todo lo que existe? Pues no más que nuestra pura estrategia para vivir, o sea una política, o sea mi pura posibilidad de ser.

No puedo afirmar entences que tengo algo que ver con lo que históricamente viene condicionado. No puedo decir tampoco que necesito doctrina para hacerla. Sólo necesito ser esto que han hecho de mí con las cuatro cosas que me han enseñado. Soy en gran parte lo que me he olvidado, y en ese olvido me instalo yo y mi comunidad con estos mismos problemas que sufro aquí y ahora en un instante del tiempo cuya fecha incluso no me acuerdo, y que es en realidad todo el tiempo.

Ahí va el secreto de la posibilidad de ser uno mismo, con el respaldo de la comunidad, y a todos nos urge la instalación definitiva de nuestra pura posibilidad de ser.

For ese lado se entiende la distorsión que existía entre Facundo y Sarmiento. Facundo se había instalado a requerir su escenario para hacer su historia. Sarmiento, en cambio, en tanto sei incluía en una historia ya hecha, no hacía más que combinar mezquinamente las causaciones históricas de otros, para poder asegurarse ante el futuro, que por su parte también estaba en el final de su meta. Sarmiento había tejido de esta manera una serie de recetas históricamente condicionadas a fin de brindar una conveniente comodidad para vivir y justificar incluso la mentira montada por él mismo.

Ahora bien, si hemos llegado a este punto donde todo lo negamos con qué conclusiones quedamos? Pues no más que con dos verdades: una es que nuestra solución no está en la conservación de lo que nos han dado, sinc

en lo contrario, la pérdida de ello, y segundo, que a partir de ahí habrá que asumir la desgraciada responsabilidad de tener que empezar aquí en América todo de vuelta. Es la ventaja de la negación.

Pero a su vez esa posibilidad de ser que para nosotros significaba una prepuesta para comenzar todo de in vuelta, era lo mismo que constituia al indigena, aun par seste no servitaba para la ziena prepuesta, La negación nos había hecho descubrir el elemento común a ambos.

Esamunique de Pero porqué esa posibilidad de ser apuntaba a distintas soluciones, en nosotros una de caracter dinámico y en el indígena otra de caracter estático? Pues se trata de dos diferentes culturas donde la posibilidad de ser sufría distinta puesta en práctica. En una, con el prejuicio del tiempo, y, en otra, con el prejuicio de la destrucción de ese tiempo.

Pero cabe una pregunta con ambas propuestas realmente diferentes o se trata más bien de que eso que nosotros vemos como tiempo, no implicará en el fondo una negación del mismo? como figura esta que la diferencia entre nosotros y el mundo indígena es aparente pero no en el sentido de que ellos son también dinámicos, sino al revés, de que nosotros somos en el fondo tan estáticos como ellos?

Carto particamente se juego una visión más acobada cel hembre que-

UNTREF
Archive Redolfo Eusch
Programa Pensamiento Americano
A. de 106

## 7. - Metodologia de la negación

Si encontramos paisanos salteños cantanuo coplas en una carpa, podemos hacer dos cosas, o tomamos en cuenta simplemente el aspecto delimitativo o s la copla, o por un método de negación llegar a la profundo de ese estar, donde se la voluntad de ser de ellos que sostiene el canto de las coplas. Ahí se abren otros condicionamientos de su restante concepción del mundo, incluso el motivo real por el cual dicen las coplas.

Con esto se rompe el modelo de hombre que acompaña a la investigación. Se dice que el canto de la copla es la consecuencia de un proceso y que se hace para mostrar intenciones, y además que ahí se agota la intención que est detrás del hecho de cantar. Sin embargo no es así. La posibilidad de ser, el proyecto de existir trasciende el mero hecho del canto, Mejor dicho, el existir ni siquiera se agota en el proyecto mismo sino que sobrevive y puede manifestarse de otra manera.

Para proceder así debo reemplazar el conocimiento por la comprensión.

Si conozco me quedo con la copla y supongo el resto, pero si comprendo parto del resto y supongo la copla como simple essa. Si asisto a un ritual de un brujo y trato de conocer lo que él hace, en cierto modo mantengo la distanci entre sujeto y objeto. En cambio, si lo comprendo, sufro el proceso por el brujo modifica mis propias pautas, incluso mi prejuicio sobre la brujería que se da en el horizonte cultural occidental.

Lo argentino entonces a las luces www. Aitorollo de la negación no radica en lo que se afirma como tal. Lo argentino como afirmación implica una historia con sus próceres, con su vocación democrática, con su sentido del progreso, etc. Pero, como posibilidad de ser no puede ser visto sino como pación de eso mismo que se afirma. Entonces, a las luces de la negación, no servica y an

sabemos realmente si esa historia es mum argentina, si la vocación es realmente democrática, si se requiere el progreso y si éste no pasa de ser un mero mito.

Lo mismo ocurre con el mundo boliviano. Todo lo que se dice de lo boliviano está montado, al igual que lo argentino, sobre la vocación de afirmar. Por eso se invocan cosas que pueden ser afirmadas. La sociología, la economía, la política, todo es impuesto a nivel de lo afirmable y lógicamente determinable, cuando en realidad todo lo realmente boliviano y argentino está negado. No sólo hay pruebas de que hay un conflicto entre loque afirmamos y lo que se da realmente, sino que es de suponer que, en tanto se toma lo boliviano y lo argentino como posibilidad, ésta parte de la negación de lo afirmado. Se afirma sobre un área de negación. No está incluído en la afirmación, por ejemplo, lo que pasará con el indio de la puna, ni con el habitante de las villas miserias. Esto está residualizado para afirmar. Pero la negación conflictúa entonces lo afirmado y además exigs una totalización.

La negación rescata aquello en que se está, las frustaciones diarias, los proyectos no efectivizados, todo eso que hace a la imposibilidad de ser a nivel de Occidente. Y esto es lo mismo que decir que lo argentino o lo boliviano distan de lo que creemos, tienen sus raíces en la negación de esa cualidades que creíamos evidentes.

El proyecto de existir surge de una inmersión en lo negativo mismo.

No habría proyecto si no hubiera un horizonte de negación que niega o

tiende a negar el hecho mismo de vivir. Enfermedades, miedos, amenazas

políticas, o de autoridades, la simple angustia de no poder realizarse,

todo ello condiciona el proyecto en sí y hace al proyecto lo que la ne
gación a la afirmación.

Por aqui se desciende a la verdad del existente. La verdad del mis-

UNTRUF Archive Hodelle Musch Programa Personations Americane S6 - 406 quiere une totalización de su existir, y ésta se da como érea en la cual se entra, une vez que se niegan sus pautas puestas en claro. En suma, menos valor tiene el canto de la copla que la voluntad de existir y de ger del coplero.

Pero si a través de la negación llegamos a descubrir la realidad humana en sí misma, cabe ver qué pasa con la indeterminación que se abre al cabo melódica de la negación de la aplicación del mesoción. Por ejemplo, si frexes freire propone la concientización, es porque ya parte de elementos menomentamentos concientización de los cuales quiere que participe el ecucando de acuerdo a una lógica de la afirmación. Pero he aquí que si niego estos elementos entro en un campo de in determinación.

Y he aqui la cuestión. ¿Puedo estar seguro de saber con exactitud qué es lo que debo concientizar, y si ello vale la pena? Æmman Tomémos por ejemplo las láminas 3 y 4 de su libro "La educación como práctica de la libertad Supone Freire que cuando se muestra el cazador con arco y flecha y luego al cazador con un fusil, el sujeto suele advertir que el segundo pertenece a un rango cultural más desarrollado.

Later 1

cPero qué pasa si niego a ambos cazadores? Si hago esto la negación me lleva a una infraestructura del existir que condiciona el hecho de cazar. A su vez, en ese fondo rescato -y eso es mucho- la voluntad de vivir de los dos cazadores, previo a la determinación del cómo hay que cazar. En esta área en que me coloco, se me aproximan los dos cazadores, y además entro en el área de la verdad existencial de ambos. Habría que recobrar desde esta área recién la posibilidad de ser de ambos, o sea el proyecto de su vivir, y no me toparé sino con el hecho de que ambos han propuesto su propia verdad, que terminará en que uno use el arco y la flecha y el otro el fusil, y que ambas cosas no son reversibles.

A su vez esta conclusión choca con mi propuesta cultural occidental, ya que sólo veo como única solución el fusil. Fero he aquí que, como no son reversibles, no puedo sino tolerar el arco y la flecha, y redescubrir a partir de ahí la voluntad de ser del cazador indígena. A esto conduce la ventaja de comprender y no de conocer.

UNTREF
Archivo Rodolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano
.S.L. de 106.



En todo esto he terminado por negar el elemento delimitativo, y me he quedado con el irracional, si se quiere llamarlo así. Cabe considerar que no hay otra denominación menos peyorativa que ésta. Pero si entramos a analizar a ésta, encontraremos quizá otros aspectos. Lo irracional hace que Quitoga se aferre a un concepto seminal como la "natura", o que en Eucaliptos esa presunta irracionalidad se coloque como telón de fondo y de lugar al ritual hasta el punto de crear una superestructura que danda al camión y lo tras cienda.

Lo irracional o lo emocional como querramos llamarle no debe ser tomado sino como una zona energética de mayor indeterminación que la intelectual, pero que contiene elementos delimitativos igualmente positivos, porque son elementos puestos a priori según otra lógica. Decir Anchanchu es una forma de delimitar a partir de una emocionalidad. Es que la emocionalidad no es totalmente irracional, sino que cuenta con una racionalidad invertida y simétrica y cumple con la función de proponer una lógica que parta de lo negativo, o mejor, de lo que es antagónico respecto a la propuesta intelectual, y que, por lo tanto, tiene una función compensativa y por eso fundamental, ya que hace a la existencia misma. La emocionalidad en los dos casos compensa la intelectualidad a la cual se los quiere someter desde el punto de vista occidental. Ni Quiroga quiere someterse a la intelectualización socializante de la gran urbe, ni los campesinos de Eucaliptos quieren someterae al puro camión. De ahí en el primer caso la contrapropuesta de la "natura", y en el segundo la del ritual. En los dos casos se jux juega la totalidad del hombre, porque éste en ninguno de de los cosses quiere alienarse.

peña el existir, Este no se concibe sino en el horizonte de la estar. Se trata, en sura, de todo lo que ex condiciona el ser del existente. En el horizon te estar entra la necesidad de cazar con flechas y no con el fusil, o recurrir a la "natura" o sonsacar al Anchanchu el buen funcionamiento del camión o, incluso, en el caso de occidente, cazar con el fusil y no con el arco

La senda que se interna en la emocionalidad de ningún modo se introduce en un campo de indeterminación, sino a nuevas determinaciones, unte las cualco no estoy preparado como sujeto investigador occidental todos, pero que debo

Archivo Hodolfo Liusch
Programa Pensamiento Americano
Så... de 106.

utilizar a nivel de trabajo social. Por este camino llego a formas aparentemente negras y secundarias, pero que hacen a la esencialidad del existir del sujeto observado. Es evidente que no puedo existir adorando nada más que un camión o lo meramente social de la gran urbe. Es lo que los métodos así llamados científicos no conciben, como que éstos no salen del estrecho ámbito de lo delimitado y esto a su vez, lo delimitado, del campo cerrado de una cultura occidental.

La negación se introduce en el estar simple, en tanto sumerge a uno en la totalidad real del existente. En el fondo, detrás de la negación se daría la pregunta por lo condicionante, o sea le puro hecho de darse, de estar ahí existiendo. Y lo condicionante está, como vimos, en sectores no explorados desde nuestra perspectiva, porque esta última no pasa de ser en todos los casos meramente occidental.

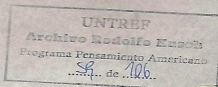
Esta diferenciación entre la negación y la afirmación en América conduce a la delimitación entre lo que es y lo que está. Esta, a su vez, no puede ser sino ontológica. No puedo tomar como hecho verdadero lo que es, sino lo que además está. Todo lo referente al estar es lo que se dice al proyecto de ser. Em El estar es la condición, por su negatividad de la posibilidad de ser. Es la infraestructura de la posibilidad. Sólo es posible mi proyecto existencial si hay negatividad en el horizonte en el que me he instalado.

Quizá se explique por este lado el que en América tengamos por una parte, un pueblo que es aparentemente pasivo, porque acepta el estado de cosas, pero que trasciende el muro de los objetos porque ve al mundo como en negativo y, por el otro, una burguesía que se acostumbró a ver el mundo en positivo, que no cree en dioses, y, porque no cree en ellos, sin embargo, los inventa con la tecnología y los cambios sociales.

Ambas concepciones parecieran irreversibles. No es cosa de resolver esto por la pedagogía y decir a unos qué es lo que piensan los otros.

Mejor dicho, no se puede digitar el proceso por el cual lo popular se asimila a lo burgués, porque, si eso fuera posible, eso ya habría ocurrido a lo largo de cuatrocientos años de colonia.

Lo primero, o sea lo que piensa el pueblo, va acompañado de una 16gica de la negación o, mejor, con un mundo en negativo; lo segundo, en



cambio, lo que piensa la burguesía, con una lógica de la afirmación o un mundo en positivo. Ahora bien, si así se dan las cosas en América cabe preguntar chacia dónde evoluciona el pensar americano?

éserá Eucaliptos un fenómeno de transición, o más bien de reversión histórica? é Los camiones que ahí se sacralizan con los dioses tendrán que estar solos a fin de ser vistos como map en positivo, sin trasfondos como se suele pretender? O, peor aun, y extendiendo el problema: éCómo hay que pensar lo americano? éHabrá que hacerlo a las luces de una ciencia que sólo abarca lo delimitativo, o tendrá que buscarse como en el caso de Eucaliptos, un mundo de transición, en el cual, en parte se vea el mundo en positivo porque hay que comprar camiones, y en parte se lo vea en negativo porque se cree en el mundo de los valores, de la cultura popular e de los dioses mal que nos pese?

El problema está en encontrar lo que realmente es condicionante, o sea el trasfondo fundante que yace detrás del fenómeno. No valen en este caso, en América, nuestros supuestos, sino el fenómeno mismo.

¿ ué pasaría, por ejemplo, con lo condicionante real en la historia? Si negáramos la historia argentina en busca del condicionante real
de ella, nos encontraráamos ante todo con un principio organizador que
descansa sobre fechas significativas y descarta las no significativas.
Lo significativo está cuando encuentro un subestrato de estar de lo argentino en la historia, y en contraposición con lo que no está y sólo es
en el campo histórico.

La historiografía corriente es impopular porque está montada sobre una lógica de la afirmación. Esto ocurre ponque se han llenado grandes lapsos del tiempo histórico con personajes que no han tenido una gran repercusión popular. Mitre o Sarmiento son dos de estos personajes. Es natural que con motivo de ellos se crea incluso que la historia adquiere un viso de progreso ilimitado y se afiance toda una nacionalidad.

Pero precisamente porque éste es el criterio del historiador, ocurre que no se entienden entonces los movimientos populares que irrumpen
en ese tipo de historia. La rebelión de 1820, el gobierno de Rosas, el
de Irigoyen en algunos de sus aspectos, o el mismo peronismo, son relegados a un ámbito nefasto porque rompen esa lógica de la afirmación so-

bre la cual se ha montado la historia. Si digo lo contrario y menciono como culpables a Rosas o a Perón no digo nada, sólo afirmo, o sea, cumplo con una lógica de afirmación. Ellos son la prueba de la intromisión de una lógica contraria sostenida por el pueblo que, a partir de su irrupción, se convierte en sujeto histórico. No puede haber en realidad historia sin un sujeto natural que es el pueblo, pero por eso mismo es curioso que especialmente la historia argentina esté car ada de un iluminismo histórico sostenido por personajes en cierto modo ficticios.

Pero esta paradoja de la forma de ver la historia se advierte además en la conducción política. En lo americano la conducción política es vista a nivel urbano siempre según un criterio de una lógica de afirmación, por cuanto se digitan los elementos concientes a pero no se toman en avanta cuenta los imponderables que surgen de la posibilidad de ser del pueblo. Se cree que con la pura conciencia todo está resuelto. Pero la lógica de la afirmación siempre está sostenida por un afán desmesurado de decisión y se comporta por eso como instrumentado por un imperialismo burgués y urbano.

Pero si en el caso del pueblo se trata de una manda acción que termina en un ámbito que trasciende la barrera de los objetos, es natural que la conducción no puede consistir en una simple información al pueblo de los motivos concientes de la conducción, sino que tiene que asumir todas las características de la revelación. Y he aquí el fracaso de la clase dirigente en cuanto no logra concretar esa acción por carecer de aptitudes para ello. Mejor dicho, no todos pueden asumir ese papel, para el cual, al fin de cuentas, se requiere mucho más que el simple conocimiento de los elementos científicos que se esgrimen en las universidades. No se pueden digitar las motivaciones de un peublo sino que hay que conducirlas realmente y estar enterado de su idiosincracia. Pero esta misma conducción no puede ser sino sobre la base de un registro preconciente de lo que el pueblo requiere.

No puede haber un pensar de sujeto y objeto sin un pensar lo fasto y lo nefasto, y sin el horizonte de negación que ello supone. Esto expli ca que cualquier tipo de conducción, incluso a nivel de los poderosos, necesitan de algo así como una revelación.

Y volvamos a la historia. El manajan sujeto de la historia desde una

lógica de la afirmación es la élite, pero desde la negación es el pueblo, Mejor dicho, aunque pareciera ser el sujeto la élite, sin embargo no lo es. Hay en esto un doble registro de interpretación. El verdadero sujeto, que es el pueblo, se manifiesta a través de los caudillos, quienes administran la revelación para el pueblo, y exigen, si queremos volver a Anastasio quiroga, una verdad seminal como "natura". No pensar así es caer en el profesionalismo de la historia y en torcer la historia hacia la dirección en la cual siempre está comprometido en última instancia el propio historiador. Es creer que los sectores medios dirigen la historia, cuando en verdad no hay historia sino para ellos y no para el pueblo. No ver la historia como dirigente es la clave para entender la historia realmente.

La proscripción que se hace entonces en nuestra historia del año 20, de Rosas, de Perón, indica la confesión del fracaso de la élite dirigente en el sentido de que no logra operar con la lógica de la negación, ni con el margen de revelación que mai exige la teología popular. Somos ciegos como dirigentes en la comprensión de ese pueblo. Y el que no comprendamos se debe a nuestra educación. La que fuera montada por Sarmiento implica una educación a nivel dirección por el hecho de imponer una lógica de la afirmación al pueblo. De ahí el fracaso de Rivadavia, de Sarmiento, y de la élite gobernante, porque no logran captar la lógica e de negación en que se halla sumergido el pueblo americano, ni tampoco han sabido partir de ella para comprender lo argentino.

La utilización de la negación supone no otra cosa que la puesta en vigencia de nuestra posibilidad de ser. En ese sentido tiene como principal enemigo a nosotros mismos. Cuesta pensar que eso poco que somos pueda servir para algo, o lo que hagamos pueda ser tomado en cuenta. Pero se trata de trascender esto. El enigma de la negación es afirmar lo que otros quieren negarnos. Pero esto mismo parte de tomar en cuenta la negación en que se yace. Esta es la raíz. El peronismo, por ejemplo, no dará su solución sino parte del horizonte básico del existir mismo. Sólo así se vislumbrará su propuesta realmente universal, o sea una respuesta para lo que nos afecta, y podremos disolver las oposiciones, para implantar al fin nuestra posibilidad total de ser, aunque a partir de nuestro puro estar.

Archivo Rodolfo Kusch Programa Pensamiento Americano

-1. de .106

conducción no puede ser sino sobre la base de un registro preconciente de lo que el pueblo requiere.

No puede haber un pensar de sujeto y objeto sin un pensar de lo fasto y que ello sujone lo nefasto, producción, incluso a nivel de los poderosos, necesitan de algo así como una revelación.

Y volvamos a la historia. El sujeto de la historia desde una lógica de la afirmación es la élite, pero desde la negación es el pueblo. Mejor dicho, aunque pareciera ser el sujeto la élite, sin embargo no lo es. Hay en esto un doble registro de interpretación. El verdadero sujeto, que es el pueblo, se manifiesta a través de los caudillos, quienes dictantes revelación para el pueblo, jexigen, sin queremos volver a Quiroga, una verdad se minal como "natura". No pensar así es caer en el profesionalismo de la historia y en torcer la historia hacia la dirección en la cual siempre está comprometido en última instancia el propio historiador. Estaposeno acerta historia de la historia como cuando en rendad no hay historia nor para ellos y no para el pueblo. No regla historia como esta la clave para entender la historia realmente.

La proscripción que se hace entonces en nuestra historia del año 20, de Rosas, de Perón, indica la confesión del fracaso de la élite dirigente en el sentido de que no logra operar con la lógica de la negación ni con el margen de revelación que exige la teología popular. Somos ciegos como dirigentes en lo comprensión de ese pueblo. A abí la venguna que se traduce en la prese exipción de los heches históricos. Y el que no comprendamos se debe a nuestra educación. La que fuera montada por Sarmiento implica una educación a nivel dirección por el hecho de imponer una lógica de la afirmación al pueblo. De ahí el fracaso de Rivadavia, sarmiento, y de la élite gobernante, porque no logran captar la lógica de negación en que se halla sumergido el pueblo americano, ni tampoco han sabido partir de ella para comprender lo argentino.

vigencia de nuestra posibilidad de ser. En ese sentido tiene como principal enemigo a nosotros mismos. Cuesta pensar que eso poco que somos pueda servir para algo, o lo que hagamos pueda ser tomado en cuenta. Pero se trata de trascender esto. El enigma de val mismos la negación es afirmar lo que otros

Pero para ello debemos ampliar el concepto de pensar y partir de la hipótesis de que el pensar popular es natural, o, peor, que es fundante. Si fuera así, lo natural estribaría en que la relación entre sujeto y objeto, que nosotros vemos, está condicionada, querramos o no, por la unión de opuestos de los conceptos seminales. Como si dijéramos que la oposición entre hombre y naturaleza está presideda por el concepto de "natura" de Anastasio Quiroga.

Por eso, aun cuando x creamos ver cosas, como emocionalidad, valores, cultura, por ejemplo, en el fondo estamos mentando referencias a
algo que trasciende la oposición sujeto-objeto. Si el pueblo ve dioses,
nosotros vemos valores. El pueblo abre su pensar a imponderables, nosoxxxx tros a objetos. Pero, como eso en el fondo es lo mismo, entonces
decir que no hay dioses es lo mismo que decir que no hay valores. El
valor expresado como objeto, es la dimensión reducida de algo que es y
sigue siendo propio de los dioses.

Y es que todo lo que se dice del objeto es la expresión reducida de lo divino, pero sometido aparentemente a nuestra voluntad. Todo lo que se dice de la universalidad en el sentido kantiano, es en realidad una reducción de los imponderables a un simple objeto. Hablar de universalidad como hace la conciencia burguesa es una forma de adulterar el pensamiento natural. Se trata de mostrar como si fuéramos racionales. Esto lleva a etro punto: derá lo racional una simple hipótesis para lograr una tregua en la lucha entre el hombre y los dioses, lucha esta que en nuestro mundo moderno se reduce a no querér aceptar imponderables?

UNTREF
Archivo Rodolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano
63. de 106.

8 .- La férmula de estar-siendo.

UNTREF
Archivo Rodollo Rusola
Programa Pensamiento Americano

(A. de 406.

Becuerdo una vez que salíamos con un grupo de amigos- todos intelec tuales- de una chichería en Cochabamba. Habíamos tomado chicha y cerveza en un local, malamente construído con chapas. Afuera llovía. Los pies se nos hundían en el barro y la lluvia nos castigaba el rostro.

En realidad sólo habíamos ido a memma comer y no a tomar. La comida era barata, de ésas que se suelen Llamar típicas, pero que dejan el estémago vacío, como que es para los que no tienen dinero, para los que quisieran limitar sus gastos a fin de poder durar.

En la chichería habíamos pensado en empresas, equipos de trabajo, libros con grandes filosofías, por aquello de que "ya verán quién es quién", pero todo iba cargado con la idea de que al final tendremos que ponernos una corbata, usar la sonrisa, el gesto que concilia, y brindar un puente siempre de nuestra parte, y recibir de la otra la dádiva material del dinero, el reproche o el consejo redentor, o algún cargo burocrático.

Sentí nuestro desamparo. Nos falta el consenso de la mayoría. Nunca la abarcamos, ni siquiera en política, porque incluso los principios
nos impiden participar de la mayoría. Siempre habrá que tomar en cuenta
imponderables. Nunca podremos afirmar a gritos lo que realmente queremos, porque nuestro grito siempre es desagradable.

Ser sudamericano y de clase media, pensé, es como un estado patológico, una forma de incapacidad congénita. Al fin y al cabo nos efrecen todo: tecnología, cultura, democracia, grandes pensamientos, formas sociales, formas polpiticas, si somos de izquierda, y otras si somos de derecha, pero nos sentimos negados.

Es más, nos ofrecen todo y decimos que eso debe ser. Pero lo rechazamos. ¿Por qué? He aquí lo fundamental. Nos gustaba al fin y al cabo estar en la chichería, comer la comida para durar, idear grandes libros que nunca se van a escribir, aunque tengamos luego que ejercer la sonrisa. Es la base de nuestro resentimiento. ¿ ué pasa con él? Acaso ¿ es afortunado en América ser resentido?

El resentimiento surge naturalmente. Se instala y transforma el mundo porque "ya sabrán quién es quién". En cierto modo afirma lo que

los otros no quieren que ocurra, quizá precisamente eso, el "quién es quién" de uno mismo.

Decir entonces "ya verán quién es quién" tiene un sentido. Niega a los otros que creen que nos irán a redimir con la dádiva material, el dinero, el reproche o el consejo redentor. Estos dicen no a una parte de nosotros, y nosotros nos resentimos diciendo sí a esa parte que niegan.

Decir que no, entonces, no implica una variante gramatical sino que significa me mucho más# Es un no semántico que incluye a los otros, a los que nos niegan.

Decimos no para negar realmente. No hay para nosotros un equilibrio entre el sí y el no. Decir no para nosotros es una cuestión de vida o muerte, porque el no suprime, aniquila. Decir no a quien nos acosa es eliminarlo del mundo, es suprimirlo y en la chichería lo aniquilamos, y ni siquiera nos pusimos la corbata para sonreírle, como si hiciéramos una América nueva para nosotros solos, para que triunfemos también a solas.

A todo esto América existe porque es un continente de afirmaciones. Se afirma la tecnología, la economía, la sociología. Se afirma lo que se puede hacer con la sociedad, se sabe lo que hay que hacer con la política, se educa para determinados fines, especialmente de tipo conciente, y siempre de acuerdo con lo que está ocurriendo en el mundo. El mismo marxismo si infiltra como una forma europea con la cual se está afirmando lo que pasa con el capitalismo y con el obrero, pero no se descience a nuestro folklore.

Son todas formas afirmadas por otros e introducidas entre nosotros sin que hayamos participado de su creación. Por eso en América son afirmaciones sobre una realidad y sobre objetos que no son los nuestros. Porque no hay realmente una tecnología entre nosotros, sino sólo libros y opiniones que hablan de ella. Tampoco hay un pueblo adecuado a la sociología del caso, porque ni el cabecita negra, ni el roto, ni el negro entran en la sociología académica, ni en nuestra economía. La educación se esmera por transformar al educando en otra cosa diferente a lo que realmente es, y finca incluso en ese ideal toda su finalidad. El marxismo nos habla de un pueblo que no conoce y que esquiva intencionalmente.

En suma, no tenemos el objeto de las ciencias importadas, sino que somos nosotros los que debemos manipular esas afirmaciones en el wari vacío de los claustros universitarios o en las revistas que nadie lee.

Ha docencia, el prestigio profesional nos llevan a hacerlo así.

Por ejemplo, nunca en política trataríamos de llevar a sus últimas consecuencias qué pasa con el pueblo peronista, sino que siempre pondremos encima lo que sabemos de educación, de política o de economía. Perdemos de vista entonces el objeto propio que mueve a al peronismo o sea al pueblo porque no entra en las categorías de nuestra sociología.

En eso estará la raíz del resentimiento. Se nos afirman in verdades y nosotros en secreto las negamos. Nos pasamos en la chichería diciendo intermez lo que habría que hacer, pero terminamos por rendirnos a las verdades colonizantes.

En esto sufrimos como un abandono existencial. Hay evidentamente una diferencia considerable entre mi existencia y la propuesta para ser, o sea algo así como una contradicción entre mi vida y el papel que debo jugar, una oposición entre eso en que estoy y lo que debo ser.

Hay como un desgarramiento ontológico entre mi estar y el ser. Por eso descubrimos siempre que somos anteriores al ser de otros. Por eso creemos estar no más, y venos al occidental que no está, sino que siempre es. Hay algo que nos impide ser totalmente un buen médico, o un matemático perfecto o un profesor excelente, porque siempre hay la duda sobre la propia actividad. Y eso ocurre porque nos sentimos en el puro estar, y tenemos que optar por ser y convertir lo que es en un simple papel a asumir frente a la realidad, sin que seamos realmente. Por eso nuestro papel para ser aplasta mm nuestra posibilidad de vivir. De ahí el fondo de vida que yace debajo de las grandes afirmaciones ma en Sudamérica. De ahí la imposibilidad de concretar lo que se ha querido afirmar, porque siempre hay un papel que desempeñar. Pero por ahí también los dos papeles que desempeñamos siempre, por una parte, el que se nos impone, y, por otra, el que descubrimos en las chicherías. Por eso nuestro resentimiento y por eso nuestro mestizaje, y por eso, también, la fascinación ante el peronismo como una propuesta para vivir que nos invierte el sentido. Pero, den qué medida, sin embargo, detrás del papel impuesto por la colonización se restablece nuestra posibilidad de ser?

Esto lleva a una nueva pregunta: écuál es, en suma, la estructura existencial en América? Veamos.

Supongamos que yo tenga que subir a un jet en La Paz. Naturalmente pienso que todo lo que rodea al jet, el mundo indígena especialmente, se somete a una oposición entre progreso, por un lado, y atraso, por el otro. Esto se debe a que estoy sometido a un código occidental, en el cual el jet representa la máxima expresión y el indígena la mínima. Por un lado la aceleración, el traslado rápido, la posibilidad de no perder tiempo. Del otro, la máxima pérdida de tiempo y la quietud.

En medio se da la justificación de mi personalidad ciudadana, pero del lado del jet, y la imposibilidad de realizarla del lado del indígena: cero es esta oposición realmente total, o no existe un medio que los comunique?

El jet en tanto fenómeno físico-matemático evidentemente es inhabitual. Es una especie de gran aventura, una monstruosidad electrónica y mecánica que sale de la cotidianidad.

Pero si bien el jet en inhabitual, esta característica no pasa de ser un telón de fondo. Su inhabitualidad está en la electrónica, en la físico-matemática, en todos los avatares científicos muy poco cotidianos que lo constituyen, pero todo eso desaparece cuando se lo utiliza.

La excesiva velocidad del jet, cuando su despegue, se compensa pronto con la simulación de inmovilidad habitual con que vuela posteriormente. Ahí la inhabitualidad del jet se trueca en habitualidad, por las disposiciones internas de las luces, la música, el oxígeno, la estudiada dulzura de la azafata, y ese comer en el asiento, casi como si uno estuviera en su casa. Todo se dispone como si no volara el jet, como si estuviera en tierra.

Todo lo inhabitual en el jet se esconde detrás de la habitualidad. Aquélla está al servicio de ésta. El jet ocupa el punto medio de una contradicción. Uno usa algo cuya verdadera indole es opuesta. Uno se siente en lo habitual, en lo cómodo, en la misma medida que el indio encuentra su comodidad y su habitualidad en el fondo de su rancho.

Un aspecto es el negado del otro. Todo lo que es el jet, deja de serlo en tanto ofrece habitualidad. La habitualidad es la negación del jet. El fondo del jet se da para que yo esté en la habitualidad. El

jet no es más que una trampa tecnológica que me sirve para perpetuar mi puro vivir en la habitualidad.

La lógica que alimenta al jet, apunta estrictamente a la afirmación. No se lo podría haber im hecho de otra manera. Li tomo al jet en
sí mismo no puedo negar sus componentes, ni sa totalidad. En su construcción los técnicos se han esmerado en estudiar pieza por pieza a los
efectos de montarlo. Así apareció el objeto como pura afirmación, en suma, algo contundente y concreto.

Pero en tanto yo lo utilizo a nivel de habitualidad, el jet se me convierte en una trampa tecnológica, porque predomina mi puro estar, y todo el jet, pese a su lógica de afirmación, se somete a lo contrario, a una lógica de la negación. Todo lo veo entonces desde mi estar, y desde ahí no veo al jet como compuesto de partes concientemente elaboradas, sino como milagro, en suma, en el plano de la revelación.

Desde el puro estar ha dejado de ser cosa para ser un símbolo. Y lo que el jet es, sirve para que yo esté en la habitualidad. Ocurre lo mismo que con el camión de Eucaliptos, porque en este caso también el objeto es negado, y está sometido a una habitualidad que se traduce en dioses.

En este paso del jet como cosa al jet como símbolo, desde el punto de vista del estar, incluso desde el pensar popular, se produce una creciente forma de pensar seminal y decrece el pensar causal. Tiende a haber símbolos a nivel de revelación, en vez de la cosa determinada por causas delimitadas.

Mi relación desde el punto de vista del estar con referencia al jet es de estar a ser. Del jet se aprovecha mí estar, en suma, mi habitualidad. El es del jet es cuestionado, para dar paso a mi propio es. Esto nos lleva al fórmula del estar-siendo.

Desde el estar, el jet se niega y el no-ser del jet es la panaix posibilidad de todas las cosas, pero desde el ángulo de mi posibilidad de ser. La negación del jet posibilita la existencia de todo lo que el jet no es, y que es mucho, porque comprende desde mi huerta, pasando por la familia, hasta el mundo cotidiano que veo delante y también el viajar cómodo. Es el mundo del estar-siendo frente a un jet que sólo es, pero que no convierte en ser aquello en que estoy, simplemente perpetúa mi

estar.

Con la negación abro la referencia a lo que está y que no afirmo, de lo cual no digo que és, sino que está: está la música, la amabilidad de la azafata, y nada es. La negación conduce a lo que está, y, todo lo que es, resulta sumergido en el estar.

Esto plantea la verdadera ubicación de la techología. eno será ésta una especie de teología de la clase media, de tal modo que cumple la misma misión que los dioses en Eucaliptos o la "natura" de Quiroga? La tecnología se desempeña en el plano de lo que es, de lo que se ve y se m enreda en el ser de etros pero no el nuestro. Por eso pareciera ser diferente del estar, y hasta puede negar a éste como hacen los tecnécratas. Pero aunque lo referente a nuestro estar sea prescincible, sin embargo persiste. Porque junto al pensar tecnológico, conciente, concreto, se da, en la clase media, un pensar por negación que arranca de la habitualidad del estar. No podría ser de otra manera. Ni siquiera el progreso, tan ligado a la tecnología se concibe, en ese plano, desde el ser, sino desde el estar. Lo prueba el que el progreso está concebido siempre como una especie de nueva revelación. Se espera en el futuro más novedades, como si fueran revelaciones. En el fondo vale en la tecnología más la sorpresa que la utilidad. Tanto el pensar popular como el pensar culto participan en gran medida de esta concepción. Es quizá el secreto de la sociedad de consumo, por cuanto se recomienda el consumo para asegurar a cada uno la habitualidad, en suma, su estar.

Pero como se invierte el proceso, y los tecnócratas asumen su papel científico, la tecnología resulta alienante. Aunque habría que ver si todo lo referente al estar se aliena realmente, o si no resulta un proceso por el cual nuestra habitualidad termina por devorar lo que nos ofrecen. Es lo que temen los que alientan el consumo. Por eso quieren modificar el horizonte cultural de los que están y convencernos de un nuevo modo de ser. Quieren introducir con la tecnología un nuevo régimen de habitualidad o sea de cultura, pero una cultura consistente en cosas, de tal modo que con la heladera, va la imposición de un estilo cultural para usarla, para lo cual hay que alterar el estar. No hay que olvidar que todo lo referente al consumo se vincula en el fondo con otro estilo de vida.

Pero la razón de América radica en la fórmula del estar-siendo según la cual es imposible imponer nuevas culturas.

Y si la fórmula de lo america es estar-siendo o estar para ser, éserá éste un planteo fundante, una especie de reclamo frente a lo que occidente pudiera ofrecer, de tal modo que esto mismo tiene mucho que ver con la dificultad evidente de tecnificar a América? Si tecnificar s significa imponer un nuevo modo de ser a un mero estar en América, lo único que logrará es adulterar superficialmente nuestra genuina voluntad de vivir, por el simple hecho de que invierte la fórmula del estar para ser, en otra de ser para estar y que nosotros, los que no somos pueblo, aceptamos al fin, y adulteramos nuestra existencia pero redimidos secretamente por el resentimiento.

Cabe la pregunta si la férmula del estar-siendo es particular de nosotros o si es universal. ¿Se está para ser o al revés? Por un lado munica tenemos la tecnología representada como un deber ser impuesto, y por el otro nuestro propio ser sigue abierto como propuesta. Lo que se afirma en América va en sentido contrario a lo que se vive. Lo que se vive niega lo que se está afirmando. Me interesa al findde cuentas lo habitual del jet y no todo lo otro. dSerá esta una condición general del hombre? Si así fuera el resentimiento adquiere un grado de justificación universal, porque significa querer cumplir la fórmula: primero estar, luego ser, y si eso no se cumple, como en América porque entre nosotros todo lo que somos es impuesto, entonces se justifica el resentimiento. Además el pueblo cumple la fórmula, pero nosotros estamos más expuestos a la imposición y resolvemos eso con el resentimiento para defender nuestro estar que los colonizadores niegan. Y somos resentidos porque defendemos lo que el otro niega. Pero no conoceríamos lo americano si no tomáramos en cuenta lo que se niega, y por eso no lo conoceríamos si no nos abriéramos filosóficamente a la negación.

En suma, estar resentido es una forma de negarse a la afirmación que nos quieren imponer. Es decir no a esa afirmación con lo cual se invierte el papel, porque en realidad afirmamos eso que sospechamos que está prohibido, nuestra pura posibilidad, para mantenernos en ella. Es lo que hemos gustado en la chichería, sin que el contrincante se dé cuenta. O peor, lo haríamos incluso para que se dé cuenta, para que se-

pa que eso que nos ofrece no nos importa. Aunque sólo sea por aquello de que "ya verán quién es quién", en el momento dado.

Y si esto siempre es así, nuestra lógica también termina por ser inversa a la del colonizador. En vez de pensar desde la afirmación de lo que sabemos, de nuestros deberes impuestos, de los buenos ofrecimientos, las intencionadas imposiciones, buscamos en lo opuesto y recurrimos a lo que sentimos como negado, lo que no se toma en cuenta, nuestra aspiración escondida de no recibir nada, para restituir secretamente la fórmula del estar-siendo y ganar la salud.

Peor aun, sondear nuestro resentimiento significa buscar el reverso de las cosas, como si siempre hubiera una faz negativa, una base profunda que niega la simple afirmación que nos exigen, pero que esconde todas nuestras frustradas posibilidades.

Y extenderlo más allá de nuestra vida. Decir por ejemplo, que incluso en la política negamos porque siempre nos quieren imponer. Y elegimos lo negativo, el fondo que sirva de base. Y lo mismo en la historia, la sociedad, la religión. Como si hubiera dos lógicas inversas. La lógica del que impone desde la afirmación, porque dice sí a lo que trae consigo, y niega lo que no viene al caso, y la lógica nuestra, la del resentido, que siempre dice no al sí de los otros, porque quiere afirmar algo, pero que no sabe cómo hacerlo.

Pensemos sólo que lo que es fascinante en el Martín Fierro es que niega lo que se le ofrece. El personaje queda en la pura posibilidad de ser. Pregunta por algo que no logra concretar y, como no recibe respuesta, se dispersa con sus Bijos a los cuatro vientos.

Y qué ha hecho Anastasio Ouiroga, si no negar lo que se le ofrece, para recuperar su pura posibilidad de ser. Como si también él saliera de la chichería, sin soluciones, una vez más, chapoteando en el barro y cumpliendo así con el vivir cotidiano, siempre con el resentimiento a cuestas. Pero está claro que hay que hacer esto para lograr la verdad que consiguió Quiroga, casi por revelación, algo como la "natura", en nombre de la cual encuentra el sentido en el mundo, y hacer esto sin ayuda, a solas, casi, diríamos, en el fondo de América. Es lo mismo que ocurre en el ritual de Eucaliptos, cuando disfrazan al camión con dioses, con la misma revelación y con la misma fuerza.

El problema pareciera comprender al hombre en general. Es lo que debería determinar una filosofía: profundizar el episodio de salir de la chichería, y pensar si enceso no éstá la base de la cuestión.

Y todo para recuperar la legalidad del resentimiento, y lograr así la fundamentación humana, el porqué lo hacemos y denunciar la cobardía si no se hace así, radicalmente.

UNTREF

Archive Redelfo Kunch Programa Pensamiento Americano 12. de 106

## 9- La negación como existencia. Ta

Hacer filosofía es sols describió de la que nos pasa, pero desde el resentimiento mismo. Es quizá, lo que al fin de cuentas hicieron los europeos. También ellos supieron del resentimiento de no ser nada más que europeos, y debían instalar ahí algo que les era negado, precisamente su secreto estilo de vida, su secreta política para poder decir en grande lo que eran y adénde iban.

El problema de la filosofía es el problema de la liberación. No es el buho que levanta el vuelo al anochecer, porque ya ha visto todo lo que ocurre durante el día, sino que esconde también la sorpresa de la noche y la espera del amanecer. Filosofar es programar el amanecer al cabo de la noche. Es plantearse la liberación que ocurrirá seguramente al día siguiente.

Se trata de asumir entonces nuestra negación americana, esa que palpita en nuestras revoluciones, en nuestra incapacidad de hacer la gran industria, en nuestros fracasos para ser totalmente occidentales, en la miseria de los ranchos indígenas, en las caras hambian hambrientas de los que
no quieren entrar en el juego y siguen llamándose indios, hasta en el color pardo de la piel que simboliza la negación implícita frente a occidente, la de ser radicalmente americano.

Hacer una filosofía de la negación que toma/en cuenta lo que está negado en tratar de invertir el preceso, y en vez de pensar desde la afirmación, de lom que sabemos y de nuestros deberes impuestos por el colonizador, en nombre de una universalidad sospechosa que siempre huele a suburbios de Nueva York o de París, caer en lo opuesto y recurrir a la negación,
que acción
que no se dice, ni se toma en cuenta, pero donde está nuestra aspiración escondida, los puntos básicos de una realidad política e histórica,
en suma lo fundante, lo que nos torna irremediablemente americanos.

Mantenemos con nuestra cultura una relación impersonal. Todo lo que necesitamos como política, como filosofía, como ciencia, como religión debe desplazarse en un campo de afirmaciónes. Nos obligan a ver las cosas y utilizamos entonces lo que otros han visto. Vemos las ciencias montacas

2

por otros y es natural que, eso mismo que vemos, no lo podríamos hacer nosotros. Cacaso nos atreveríamos a inventar la fenomenología o la ciencia atómica, o la medicina elaborada en laboratorios muy bien montados, sobre la base de dólares, en otros países? Detrás de nuestro colonialismo hay un modelo mandadamentame matemático según el cual hay una posibilidad de lograr la afirmación con un determinado esfuerzo en nombre de un hombre universal que vive sólo de afirmaciones Epero que es un producto local de Occidentes Y el problema consiste en un hacer lo contrario. Si nos dicen que hay una humanidad, que hay un merxismo, que hay una ciencia atómica y que hay una medicina, que ya todo está hecho y que ya nada podríamos aportar nosotros, pues no creer en eso, por el simple hecho de que afirmar lo que otros afirman es colonización. Chabrá que asumir entonces la actitud inversa y negar el marxismo, la ciencia atómica, la medicina y crear todo de vuelta? Hacer esto significa algó así como ir de la falsedad a la verdad. CY eso es posible?

El matemático Brouwer advierte sobre la dificultad que media en pasar de la falsedad a la verdad. "Entre los que se ha demostrado falso y lo que se ha comprobado verdadero hay un lugar para lo que no está ni verificado, ni reconocido absurdo". En cambio afirma que la verdad de una proposición implica la negación de su falsedad. Y esto ocurre así porque la verdad lógica en el sentido de Brouwer, es una verdad que apunta a la posibilidad de decir sí, de afirmar, lo cual es propio de la ciencia. La prueba está que Hilbert reacciona mumadum creando la meta-matemática como teoría de la demostración para afianzar esa posibilidad, siquiera en un campo formal.

El afán de matematizar que se da en el pensamiento moderno occidental responde a mu su vez al deseo de delimitar, o de señalar, como si hubiera una urgencia de afirmar lo que realmente y no aparentemente se da, así como que eso que se da esté fundado en lo posible a priori. Lo que no corresponde a esa necesidad es residualizado mediante la negación, a modo de desecho, porque no cumple con la instancia de la afirmación.

La lógica sirve a las exigencias de la ciencia. La ciencia, por su parte, lo es de objetos. Pero, la ciencia responde sólo a una faz del hon-



bre, ya que satisface la puesta en conciencia de lo que aparentemente no era conciente. Y esto acarrea el defecto de que se crea, especialmente en nuestros países colonizados, que no hay otra cosa que lo conciente o afir mable. de pero acaso esto excluye la posibilidad de que grandes áreas negadas puedan convertirse en ciencia? Es el problema de América.

Hilbert, aporta algo en este sentido cuando advierte que la semántica es la que complica el paso de la falsedad a la verdad. Pero decir semántica es referirse a lo que es propio del vivir. Se vive entre semánticas y no entre esquemas lógicos, o sea que se vive en la falsedad y se
quiere lograr la verdad, y ésta no es nunca de tipo matemático. Cuando
se eproxima la matemática y la lógica a la vida, se advierte la voluntad
de afirmación que radica en aquélla y, en cambio, el curioso enredo del
vivir con la negación.

Pero, si la matemática apunta a la afirmación, ma no dice todo lo que hay que decir de la verdad, porque se le escapa la verdad ontológica, por el simple hecho de que la matemática no dice lo que hago todos los días. O, mejor, no toma en cuenta el hecho de que, aunque deba decir sí a lo que tengo delante, yo pueda decir no. Todo lo que hace a la matemática ontología, invierte la verdad matemática. des que cabe pensar entonces, que si a la matemática le corresponde una lógica de afirmación, al vivir en cambio le es propio una lógica de la negación?

La matemática residualiza la negación, porque va de la verdad a la falsedad. Pero vivir es estar bloqueado por la falsedad de la circunstancia, y esto exige afirmar la verdad de mi posibilidad. Esta fodo le referente a la posibilidad de ser parte de la falsedad para lograr la verdad.

Esto explica nuestro problema americano. A problema no es sino en apariencia un problema de ciencia, es ante todo un problema de existencia, de posibilidad de ser. Y si es así, conviene a américa una filosofía de la negación, que va de la negación de nuestra posibilidad a su afirmación, a la inversa de lo que propone Brouwer. De ahí lo positivo del resentimiento: parte a la inversa de Brouwer, ya que niega la mana afirmación de otros para afirmar lo propio que hace al existir.

**15** 75

Estoy aquí sometido a mi realidad. La realidad es ésta, mi árbol, mi comunidad, mi familia, mi empleo. Pero también se da el temor de no cobrar a fin de mes o de poder seguir en el empleo y de que no me echen, y está también el miedo a la policía, a los ladrones, a la autoridad, o incluso el respeto a ésta. Todo esto bloquea mi vida. Son las circumstancias que me immem hacen vivir en la falsedad y las que desatan un mecanismo de lograr la verdad del existir, la afirmación de ella. Es mi negación, la que yo advierto y ante la cual siento la necesidad de afirmar mi propia posibilidad de ser.

En todo esto de nada me vale el modelo de la ciencia. Esta obra en forma residualizante y prevé incluso la afirmación que podría, también, negarme. El dolor de una operación quirúrgica es una negación para mí. La afirmación de una verdad económica no contempla mi acontecer cotidiano, sino que sencillamente me ignora. En ciencias mi existencia tiende a ser víctima de ella, porque lo científico es una manera de colocar en firme la afirmación para poder residualizar lo negativo, aun cuando se trate de mi propia vida.

La diferencia entre ambos estriba en que, si en la ciencia paso de la afirmación a la negación ,en el vivir vivo desde la negación hacia la Aglemas la diferencia entre ambos está en que el primero opera en una forma impersonal, y que el segundo en ambio es personal. En cierto modo la intersubjetividad o la difusión de la ciencia for la aceptación for todos ne permite refugiarme en ellas, casi como en la intersubjetividad o la difusión de la ciencia for la aceptación for todos ne permite refugiarme en ellas, casi como en la intersubjetividad o la difusión de la ciencia for la ciente aceptación for todos ne permite refugiarme en ellas, casi como en la intersubjetividad o la difusión de la ciencia la ciente de la

Evidentemente poerra evitar mi existencia y someterla al modelo científico y refugiarme en las manda solas afirmaciones de la ciencia. La ciencia sería entonces la legitimación de la afirmación, de tal mode que, a partir de ésta, puedo seleccionar y vencer las negaciones. Esta que haca un sociólogo, per ojemplo. Puedo pensar entonces en la importancia de la autoridad y de la policía de la imposibilidad de perder el empleo, si hago todo lo necesario para conservarlo, o que yo afirme lo que me dijeron que debo afirmar, ya sea haciendo bien la planilla o no equivocándome en las sumas. Entonces con el apoyo de una actitud como la científica a convierto la afirmación en verdad luminosa.

Pero no puedo oponerme a lo que realmente ocurre. A episodio for-

tuito puede recomponer mi voluntad de afirmación. En la simple competencia, en un accidente se mi impone la negación como circunstancia que incita a mi voluntad de afirmación. No vale lo científico en este punto.
Es inútil que el es de la afirmación de mí mismo, presionado por la negación, lo refugie en el es de la ciencia.

Es el mecanismo de la colonización. Ante la circumstancia puedo asumir la rigidez del investigador, pero no hago más que trasladar lo científico al vivir. Puedo ser negro y simular ser blanco, pero con ello suprimo mi prepia posibilidad de ser. Es que el es de la ciencia es otro es, de otro modo de ser, un ser útil, que siempre sobrevive pero lejos de la vida. En esto radica el problema de la colonización. Esta consiste en transferir el es del modelo científico al propio ser, el de la posibilidad de uno, y se es al modo de la ciencia pero no como se debería ser.

El modelo científico priva entonces de autenticidad, no sélo a ma nosotros como colonizados sino a cuelquiera que lo intente, incluso en el campo occidental. Somos nosotros los americanos cultos, o el pequeño burgués, o el nuevo rico occidental, quienes adoptamos el modelo científico y, en tanto, adoptamos su rigidez, sofisticamos nuestro existiro de por que esta sofisticación? Porque la posibilidad de afirmar el ser propio sólo está condicionado por un rastreo del estar puro. Y es de la pura negación que yo debo partir para lograr verdades auténticas, porque si hago lo contrario, y recurro a verdades afirmadas al modo de la ciencia, mantengo negada mi posibilidad. Esta negación es implícita en el hecho de estar condenado al aquí y ahora, de la cual yo tengo que sonsacar sin embajes la posibilidad de ser. Es como si ubicara un centro entre todas las negaciones que me asedian. Ocurre lo mismo que con Quiroga: hay como una lógica mandálica detrás de esto, por lo cual logro un centro de afirmación en medio de las circunstancias que me niegan.

 el propio ser del educando. De ahí la crisis de la educación.

Pero la posibilidad de ese ser así minumana pensado, tiene que radicar en lo irracional de la negación total encerrada en el estar. Ahí no puedo afirmar sin más. Es la paradoja de que esa afirmación de uno mismo, implica un factor de irracionalidad en el sentido de le no previsible. Pero no porque todo pueda concientizarse, sino porque debe operar con la irracionalidad misma, que se da en el obrar, r casi siempre no sé aquala. hacia dóndo. Es el mecanismo de la rebelión. Es sabe adónde se va a parar cuando se es rebelde? La rebeldía se abreba en todo el estar, con toda su energía disponible, sin saber adónde va. El peronismo tiene, en lo profundo, esa característica.

En ese sentido el mecanismo de Quiroga es positivo porque bloquea con la trampa lógica todo lo dado y recupera la razón existencial profunda. Eso torna tan rico el concepto de "natura", porque implica la propues ta de una ciencia propia, basada en el propio estar. ¿Pero no sugiere esto mismo que lo que se entiende por ciencia no es verdadero? ¿Se la lograr una ciencia que afirma la negación del vivir y no al revés? Es la propuesta secreta de América en este terreno.

La negación tiene algo de decisión voluntaria, que supone una negación de lo dado e implica una elección del camino propio, pero también algo arí como lleva hacia algo irracional en sí, como ser una puesta en práctica de lo emocional. Por ese camino se empre ina trasconcerciarse lo conciente, y puede uno rozar el mundo de los dioses,

Entonces, la afirmación de mi existir en tanto implica la negación, termina siempre en algo así como el Anchanchu. Lo de Eucaliptos es un momma delo que ocurre siempre. La adoración del dios nefasto inclica la adoración de la negación, de donde uno saca la afirmación del existir. Quiroga niega todo lo que se da delante de él, como sociedad, como cosas, para afirmar la seminalidad en la que radica su razón de ser: la "natura". Martín Fierro niega, o mejor, da como negada la realidad, para lograr una afirmación y se afirma dispersándose a los cuatro vientos.

En los dos primeros casos media una eficacia ritual, que en el último es asumida por la conciencia como negación. Y más aun, la sociedad de uiroga, el dios nefasto de Eucaliptos y la ausencia de realidad del Martín

fierro, son la corporización de la negación a partir de la posibilidad de uno mismo. En ese sentido son las indagaciones por la afirmación de uno mismo, en el plano del sí afirmativo de la totalidad de uno. Esta y no otra es la semántica real del sí y del no. Sí y no, o la afirmación y la negación son episodios de la verdad del ser total de mi existencia. La lógica en todo esto desempeña el papel de un simple episodio en el cual la afirmación es rescatada a la verdad de mass mi posibilidad de ser, pero no resuelve a ésta.

d'Habria una forma de hacer esto sin rozar el mundo de los dioses?

O sea si liberamos la fórmula del estar-siendo, octobra la posibilidad de entronca con el ser en América, deiempre terminaremos en los dioses? Esto Walter accoment escepticismo del siglo XX en tanto no se cree sino en la ciencia.

Se trata de saber si para formular Auto additions una ciencia verdadera éno será preciso incorporar el pensar en su función totalizante y
entonces emplear también lo que trae consigo el mundo de los dioses? La
"natura" de "uiroga, el Anchanchu de Eucaliptos, la dispersión a los cuatro vientos del Martín Fierro éno suponen como simple posibilidad algunos
elementos fundamentales para una ciencia sin opresión, realmente al servicio del hombre y de su posibilidad de ser en cualquier lugar?

Si fuera así la negación se extiende a todo lo que se afirma. Se trata entonces de creer al fin, como quería Marxima ciencia dinámica. EPero entonces el ser tomedo desde este ángulo es un misterio?

Se trata del ser logrado en el anti-ser, o sea en el estar. Eso lleva al misterio de lo afirmado como ser, supone la prioridad del estar,
pero la prioridad de éste como apertura total a una negación implicita
que libera energías, esa absoluta posibilidad de uno mismo, y, ahí, el
ser no delimita, perque nunca sabré realmente qué soy.

Es lo que pasaba con el jet. Ahí se da la contradicción o sea la més fórmula del estar-siendo por parte del usuario y la fórmula colonizante del ser para estar por parte del jet. Por un lado la negación a nivel existencia y por otro la afirmación como ciencia, y lo primero en una total indefinición.

Pere esto no sólo se advierte en el jet. El peronismo, por ejemplo, es en el fondo una anti-doctrina porque no dice mant claramente qué hay

que hacer, ya que es el planteo de un nuevo estilo de estar del cual no tenemos conciencia clara pero que presentimos. No se entiende el peronismo si no es a partir de un pueblo que propone, a través de él, un estilo de vida o de estar. La contradicción interna de esc partido radica en que al ingresar la clase media se impone la burocratización de esa propuesta de estar. Nuevamente se emplea la afirmación científica, las ideas externas importadas en economía y en sociología para poder implantar y controlar ese estar o sea que la coloniza nuevamente, subordinando el estar a un modo de ser que la estano.

Pero, se trata de recuperar el trasfondo de todas nuestras posibilidades. Es el motivo real por el cual, si uno ha sido un revolucionario,
y la revolución triunfa, todo habrá de seguir indefinidamente en movimiento, por el simple hecho de que nada se detiene y todo se niega, y
además porque todo lo referente a la inestabilidad esencial del mundo,
lograda, se abreba en lo que uno mismo tiene que hacer, y esto sólo lo
absorbe del estar.



UNTREF
Archive Redelfo Rusch
Programa Pensamiento Americano
80 de 106

Vainto es asícabe preguntar:

(al final de un proceso, se termina siempre en uno mismo? Es se sentido la negación conduce a la liberación de mi posibilidad, en su forma más profunda, cono se como tecas entesteses posibilidades, hasta el punto incluso de que la última negación como muerte, también es una posibilidad absoluta que supera lo dado.

Hay detrás del negar total una apertura a una dimensión infinita, que lleva a la posibilidad de una instalación total de todo nuestro quehacer. Seguralente esto et lo que tembién propose al martin Cierro. Es lo que tembién dice Quiroga. Se trata de esa estructura que está detrás del concepto de "natura", y que hay que conseguir en todos los niveles. Hay siempre conceptos como el de "natura" para conciliar esa posibilidad abecoluta.

Entonces cabe pensar que la negación no niega realmente sino que afirma, ya que moviliza de constitue de la instalación de la última afirmación describe que es la nuestra, hasta el punto de que trasciende el nivel del simple yo, y entra en lo profundo de uno, en tanto uno es lo que los otros también son. En el fondo de todo no estoy yo sino que estamos nosotros.

Desde ese ángulo no puede haber ni nación, ni estado, ni instrucción, ni instituciones, ni ciencia, sino la posibilidad de todo esto siempre renovada, como algo transitorio, en tanto se exige siempre la reactualización de todo esto. Implica además la m reiniciación constante de la historia, porque la historia comienza con uno, y también con el país, e incluso con la humapidad, formo la país de su unidente pura marcha.

ligios, recuperar la trampa lógica para encontrar la verdad revelada que permanece residualizada. Sólo así, en ese campo residualizado por la actitud occidental es donde me encuentro con lo que yo m debo afirmar, pero que no me dejan y que, al fin de cuentas, debo negar una vez más. Es el estar, que es, al fin de cuentas, la tierra virgen sobre la cual he montado mi posibilidad de ser, para asumir desde ahí todo el sacrificio

para per de moverdo com sector americano.

Archive Redelie E

## 10 .- El tiempo del sacrificio.

UNTREF

Archivo Pedolfo Kusch Programa Pensamiento Americano

ricas, cuvas puerta

Chipayas es un pueblito con sus chozas cilíndricas, cuyas puertas están orientadas todas hacia el este, situado al oeste de Bolivia, en una planicie árida, al borde de un lago casi seco.

En Santa Ana, una de las cuatro iglesias del lugar, me llamó la atención una cruz, común en muchas partes del altiplane. Estaba pintada de negro y tenía la superficie alisada. En el centro de ella estaba representado sobre un fondo blanco un rostro barbudo. A izquierda y derecha, sobre los brazos, había círculos blancos en los cuales también figuraban símbolos.

En el primero de la izquierda había dos hileras oblicuas de seis circulitos tangentes cada una, y tres más, dispersos. En el segundo había una tenaza y un martillo. En el primero de la derecha una escalera y un palo recostado contra ella, con un circulo negro en la punta, y en el segundo una estrella de cuatro puntas con otras más pequeñas intercaladas entre sus rayas. Además, en la parte inferior figuraba un gallo parado sobre una tarima. Finalmente por encima del rostro, un cartel en el que estaban las ámas iniciales INRI.

Indidablemente todos los símbolos hacían referencia a la crucifixión de Cristo. Pensé que los chipayas le darían a esos signos una interpretación propia, de modo que pedí que me la dijeran. Así lo hizo un brujo de nombre Huarachi, un hombre concentrado y mumana hosco, que había perdida una mano durante el festejo de una fiesta patronal, y seguramente en estado de ebriedad, había sostenido más de la cuenta un cartucho de dinamita que finalmente estalló.

La interpretación de Huarachi fue muy significativa. Ante la primera pregunta por el sentido de todo dijo, en un mal castellano: "estas partes son por el espíritu que rodea éno?, gira éno?, la luna éno? Esto es". Con respecto al rostro del centro expresó que era "Dios, el espíritu que nos puede dar el corazón limpio". La primera figura de la izquiereda, con los círculos, eran los "finados" o "muertos que van al cielo". De la segunda figura con la tenaza y el martillo indicó que "esto significa que estaban clavados, martillados éno? Esto significa los pegados êno?, los que no creen en Dios, por eso no creen en nada éno?"

Con respecto a la estrella aclaró que "esa estrella que nos signi-

fica porque que entra la luna, entonces de noche que parece estrella, eso significa". No pude grabar lo que él dijo de la escalera, pero referente al gallo expresó que "nosotros estamos viviendo en nuestra tierra es", y agrejó "el gallito... huaca... en puquina, ahorita nuestro cuando podemos volver loco... cuando creemos en pios entonces en nuestra cabeza puede ser clara..."

Es probable que todo lo que dijo Huarachi fuera inventado en el momento. Sin embargo, tenía coherencia. Cada uno de los elementos era un momento fundamental en el vivir humano, y todos ellos estaban entretejidos por un operador seminal que se refería a la vida y que estaba concretado en el rostro barbudo. Este era el que da "el corazón limpio" en tanto resuelve la locura de los que no creen y que están simbolizados por el gallo y que permanecen "pegados" por el martillo y la tenaza.

Había entonces dos posiciones, o creer o no creer, que se resolvían en un medio mántico concretado en la luna, o sea en la noche. Y en medio de ésta resplandece el rostro barbudo como símbolo de la finalidad última del universo.

Huarachi entronca entonces con Eucaliptos y con # Quiroga. Los tres responden al mismo saber de salvación, y encaran mis su posibilidad de ser dándole una dimensión ética. Como si se cumpliera la fórmula del estar para ser.

Pero si esto ocurre con ellos no ocurre lo mismo con nosotros. Nos falta movilizar nuestro fundamental y negativo estar, y lograr total vigencia de nuestra posibilidad de ser, con la misma plenitud con que Huarachi decía que en el centro del Universo encontraba al "Espíritu que nos da el corazón limpio".

Quizá nos salva lo que tenemos en común. Es aquello que vivimos ingenuamente, lo que pisamos todos los días, o, mejor, que todos han pisaco
siempre, quizá toda la humanidad, pero que siempre fue distorsionado por
la reflexión o el colonialismo. Se trata de la imagen específica pero secreta del hombre, sobre el cual min andamos cotigianamente, que nunca podrá ser dada por la filosofía, sino por el sentido común, o sea el pueblo.

Aparentemente no soy nada más que algo que está, que es señalativo, circunstancial. Mi escritorio, los ruidos que escucho desde afuera, el placer de encender un cigarrillo, mi proyecto para ser. En esto entra mi

familia, los chicos, el vidrio que hay que colocar en la puerta porque está roto, mis relaciones con los vecinos y muy poco más.

Presentimos que decir algo más es referirse a todo lo que hay que tomar a título de inventario. El empleo, el partido político o la medicina agregan cosas que distorsionan la borrosa imagen del hombre que asoma en lo que estoy, en ese esencial milagro de estar y de no no-estar.

Desde ahí, por ejemplo, no vale lo que que me cuentan de la humanidad, porque no sé si no es más que un rebaño de monos colgados de las ramas de los árboles que crecen en los suburbios de Paría o de Londres. No sé siquiera si París o Londres existen. Y digo esto porque lo que se puede decir de la humanidad lo he de saber yo mismo, y sería esto que soy y esto en que estoy, No podrían ser diferentes mis raíces de las raíces de la humanidad, si la hubiere.

Y si consisto sólo en mi estar, y si cualquier cosa que intente más allá no tiene sentido, es desde aquí que tengo que tomar fuerza. Y en esto se da la negación, ésa que se concreta en la circunstancia y que puede consistir en una desgracia, en un accidente, en una enfermedad o en un simple contratiempo.

La negación está en la habitualidad de todos los días, de los rostros, de las instituciones que son siampre las mismas y en la frustración que supone aceptarlas. O cuando se me dice que estamos en un país ya fundado, y me cuentan su historia. O cuando no me dejan creer porque me dicen qué es lo que debo creer, y me señalan la vocación que debo tener, hasta la mujer que debo elegir, y me confirman todo, incluso la política a la cual me debo.

Y es curioso que también lo contrario resulte negativo, el no tener nada, el estar en el vacío, el no tener porqué ser un frustrado, porque tengo soluciones, ya que la cuestión, según dicen, es que las cosas hay que presentarlas con claridad para que se entiendan. Donde el misterio está en que siempre exijo que me digan cómo debe ser todo, y que me lo digan bien, pero saber también que nadie me lo puede decir, porque nadie tiene porqué saber qué debe proponer, ya que simularía tener la fórmula para vencer la negación, lo cual es mentira.

Ahí se da entre otras cosas lo político como un juego exterior e in-

genuo, en el que todos nos ponemos de acuerdo para mentirnos mutuamente de que estamos unidos, de que creemos que el futuro está próximo, sin que estemos realmente seguros de ello. Es el filo de la navaja sobre el cual montamos con la fe ficticia y exterior de nuestra condición colonial nuestra vida. Pero en cualquier momento podemos caernos y descubrir que nada es cierto, porque falta siempre algo más, diriamos ese poder partir del gran residuo que somos en el fondo, donde sospechamos que está la raíz.

Giramos en torno a un pozo que nos vuelve al principio de la cuestión, que encierra el secreto de nuestro estilo de vida, pero no sólo el nuestro, sino el del país. Por una parte está el sacrificio, y por la otra algo que lo merezca, el qué en nombre del cual recién buscaríamos la verdad, más allá de nuestra condición, en el horizonte de ser, ya se trate de política, de ciencia o de religión, pero a partir del fondo mismo, en un solo bloque que afirme al fin toda nuestra verdad.

Todo lo que tenemos como motivación profunda para existir es impuesto. Es gratuito el qué de Sarmiento, que se convierte para la burguesía
liberal en libertad y civilización, o en Mitre en algo parejo, o en nuestra burguesía pequeña burguesía porteña en simples ideales de
progreso ilimitado, o el de la maestra que se pasa enseñando el qué de
Sarmiento, pero que no conoce el suyo propio. Y ese puma qué no merece
sacrificio.

cPero cuál es el significado de no saber el qué en nombre del cual se debe sacrificar uno? Quizá no podamos decir nunca éste es el qué, y verlo concretado como un árbol o una mesa. Esto está planteado por el Martín Fierro cuando los personajes se dispersan, al final del poema, a los cuatro vientos. cEs que entonces resulta más importante la dispersión, o sea el sacrificio, que el qué?

El sacrificio en general significa descender adonde no hay luz. Implica la asimilación de lo negativo, la inmersión en la residualidad de uno mismo, y uno mismo convertido en residuo, en el sentido de advertir en ella las raíces. Y puede ser motivado por la suposición de que en el fondo tiene que haber una afirmación que no puede lograrse por otros medios.

dPero puede uno siempre dispersarse a los cuatro vientos? Porque si

se traslada a la hacionalidad. La nacionalidad recurre al canto y no ya a José Hernández. El poema no es sólo el de un Martín Fierro que pretende"narrar y comentar ingeniosamente", ni tampoco es un panfleto dirigido a un ministro. Poco o nada interesa ya José Hernández o el libro, sino que interesa lo que el pueblo creyó entender en el poema. Por eso interesa saber cpor qué cantaba el gaucho? Más aun cpor qué en general canta el pueblo?

El canto en el Martín Fierro no es entences un canto que dice o informa. Si bien se informa que se quiere narrar una "fiistoria", ésta es relativamente pequeña si se la EXEMPER compara con otro tema central que se anuda reiteradamente en torno a la idea de una "pena estrordinaria". Se reitera a cada instante la imposibilidad y la frustración de vivir, sin saber en realidad qué es lo que se frustra y qué es lo que Martín Fierro ha percido. Porque la historia que se relata en los cantos II y III no basta. La buena viua del gaucho antes de ser perseguido pareciera más bien ser un estereotipo x concretado en un paraíso perdido que no es tal ni nunca existió.

Además, el tema de la autoridad como causante de las desgracias del gaucho resulta demasiado floja como para justificar la asimilación casi mítica del poema, por el simple hecho de que todas las referencias al mal contenidas en el poema, rebasan los perjuicios que causa la autoridad.

"Viene el hombre ciego al mundo, / cuartiandoló la esperanza, / y a poco andar ya lo alcanzan / les desgracias a empuiones; / w ; la pucha, que trae liciones / el tiempo con sus mudanzas!"

Se diría entonces que la autoridad fuera apenas el ejecutor de un mal congénito al hecho de vivir, que impide superar el horizonte de fatalismo que se ximera cierne sobre la existencia. La impresión que el lector se lleva del paema no es una lamentación por lo que le ocurre a Martin Fierro, sino la persistencia de una "pena estrordinaria" que llega por momentos al paroxismo. Es que el canto y esa "pena" están vinculados?

Por este lado perdemos el horizonte folklórico dentro del cual el poema ha sido analizado, para entrar en otro donde nos asomamos a la grandeza de su conterido, o mejor xxxxx a lo que el gauchaje debió absorber del mismo.

Ante todo el canto está utilizado en el poema en oposición al mero decir. Una cosa es cantar, y otra decir. Decir es colocar una frase afuera de uno mismopara que otros la escuchen. Si digo "es un hermoso día" estoy informando algo. No es lo mismo que cantar sino que es menos. Porque cuando sólo digo "hoy es un día hermoso" dexpreso acaso

la dispersión es la negación del país como cosa, será porque hay fe en lo que se tiene. Se tiene la posibilidad y la fuerza de crear muchos más países, aunque éste fuera destruído. Es lo que propone el Martín Fierro. Y eso es tan sólido como la natura de Quiroga, el Espíritu de A Huarachi, o los dioses de Eucaliptos, y tan sólido como cuando el Justicialismo propone lo justo.

El poema se escribe entre otras causas porque el gaucho es desplazado por los organizadores del país. Por una parte estaba el país de Mitre, por la otra el del gaucho. Y el poema asume a este último en el personaje del Martín Fierro, pero asume su sacrificio, o mejor, su tiempo para el sacrificio para oponerlo al otro tiempo, el de empresa, el tiempo colonial en que estaban embarcando al país. Por eso y no por otra cosa dispersa a los personajes a los cuatro vientos, precisamente trata de que se sacrifiquen en un tiempo propio, para lo cual debían sustraerse al tiempo colonial que se imponía en América. Resuelve la contradicción que existe entre el tiempo colonial del país, y el tiempo requerido para el sacrificio, el que es necesario para someterse a la negación y justificar la residualidad de uno mismo y recobrar la verdad.

El Martín Fierro entonces denuncia la paradoja en que se debate el país, en el sentido de que nos falta el tiempo del sacrificio, porque todo lo del país tiene un tiempo contrario, un tiempo colonial que no permite, o sea "no deja tiempo" para el sacrificio.

El probelma está en que nos han visualizado el "qué". La urgencia de decir siempre esto es a las cosas y no decirlo a la propia vida. Hay en esto una especie de condena animal, que nos crea la ansiedad por las cosas. Lo que se me impone entonces no es el tiempo del sacrificio del Martín Fierro, sino un tiempo de rendimiento que pulveriza nuestro propio sacrificio.

El tiempo colonial es de rendimiento, porque se concreta en la máquina que utilizamos. Es el tiempo de la tecnología ajena, de los sistemas políticos importados, de la historia montada en el extranjero. Si bien to do esto surgió del sacrificio de otros, en nuestro medio imponen un tiempo de rendimiento. Es en el fondo un tiempo computable, atomizado que viene del infinito y va al infinito. Por eso es tiempo de reloj, el tiempo implacable de la tarjeta que se marca a la entrada y a la salida de la

fábrica.

Y como esto es falso, nos situamos en un sentido inverso y simétrico al tiempo de rendimiento. Hacemos como Huarachi, sin lograr la plenitud de su discurso. Por eso no rendimos, porque nuestro tiempo de sacrificio siempre predomina sobre los requerimientos del tiempo de rendimiento. Son inútiles entonces las técnicas especiales para incrementar el rendimiento, como la psicología del trabajo y la sociología laboral. O que la sociología del desarrollo plantee la contradicción entre una sociedad industrial y otra tradicional, señalando que aquélla predominará paulatinamente sobre ésta.

Quedan apenas los estímulos del sueldo y del ahorro para simular a través del acatamiento del rendimiento una cierta yoluntad de sacrificio, donde se posterga la ética para cobijabla en el último tramo del camino, después de la jubilación. Se nos quiere enseñar que se rinde para ser moral y no se es moral para rendir. Por eso hoy nos dispersamos, desde el punto de vista ético, a los cuatro vientos, después de haber sido explotados, y no al revés. Hemos perdido la dignidad, triturados por una moral utilitaria, montada para rendir, y debemos recobrarla en su forma pura.

Pero si el fondo es ético es a-histórico, y lo es la propuesta americana, el qué del Martín Fierro, que confirma la opción mobal de juiroga,
o los dioses de Eucaliptos, e el Cristo de Huarachi. Lo fundante no está
en la movilidad, sino en la ética que uno descubre en el otro extremo del
camino, en ese punto donde hacer minimum un país supone la dispersión a
los cuatro vientos.

Como si dijera que no tenemos historia, o que debemos evitarla.

Porque historia es el tiempo de rendimiento, y no lo es el tiempo de sacrificio. El sacrifixio trasciende siempre a la historia, hace al hombre en su totalidad, ya fuera del tiempo. Hay historia para los colonizados, pero no hay historia para el que se sacrifica, porque no puede haberla para el hombre que se da en su plenitud, porque éste no necesita de los hechos para justificarla, siempre reza el mundo de los dioses, y éstos simulan la eternidad.

Historia hay sólo cuando hay alienación del hombre hacia las cosas, cuando hay necesidades, o cuando las necesidades no se cumplen. Esto ya lo vio Marx. No hay historia sino sobre la producción, y sobre las nece-

sidades del hombre, y por vonsiguiente sobre la cosificación que el hombre sufre para cumplir con ellas. Esto hace a la esencia de la historia como actividad, porque es lo que alienta detrás del relato de los acontecimientos, y hace a la autenticidad del historiador en tanto éste lo refleja así.

y es que la historia no puede ser sino la de la temporalización, o sea la de la inmersión del hombre en el tiempo, su mutilación, que no es otra que la serie de necesidades que sufre. Por eso es natural también que no haya historia cuando el hombre recobra su imagen total, simplemente porque el hombre no debió alienarse y hubo historia porque se alienó.

Y América tiene historia sólo en cuanto fue alienada. América es Huarachi o sea sin historia. Su historia no es más que la de su progreso, pero en el sentido colonial, como traslados de objetos hechos en otras partes y enumerados por los historiadores liberales. Pero esta historia se desplaza sobre el vacío histórico de América. Quiroga, Martín Fierro, Eucaliptos o Huarachi son las constantes que legitiman esta ausencia de historia, porque ponen su mundo interior sobre las cosas. No se produce entonces y una total alienación, sino un mamufacione creciente requerimiento de integración. Mejor dicho es una historia al revés, que no señala la evolución hacia una alienación en las cosas, sino una involución hacia el hombre.

Es el sentido de la muerte del Che Guevara. Propone el sacrificio para eliminar a la historia. Cuando fue muerto, su significación que dó fijada en su rostro. El Che se había situado evidentemente fuera del tiempo. Este había caído como dueño de su tiempo, su tiempo de sacrificio había sido cumplido, y eso lo había agigantado a costa nuestra. Sentimos todos que a nuestro tiempo de sacrificio lo habíamos ocultado, y que éramos esclavos del tiempo de rendimiento colonial.

Si fuera así, ello implica ante todo una propuesta, la de tener que recuperar el propio tiempo, el del sacrificio, para hacernos dueños del tiempo. Y éste no es más que el tiempo de nuestra propia subjetividad, de "nuestro mundo interior", donde están los valores, en la otra punta del mundo, en el sentido opuesto a las cosas, donde se ilumina nuestro propio estar, y nuestra propia comunidad.

Y hay más. El sacrificio del Che consistió en asumir toda la histo-

ria, para destruirla. Significó la afirmación de una a-historicidad de América, para dar nuestros valores en su totalidad, o peor, para cumplir nuestra fórmula, la de estar-siendo, pero con un ser que es el nuestro, al margen del rendimiento.

y el Che es negación de la historia, pero de la historia chica, la de los acontecimientes seleccionados por la conciencia liberal y colonizante, para instaurar la gran historia la del avatar cotidiano, la del hombre en su puro estar, cuando requiere a través del sacrificio su totalidad en su propia forma de ser. En cierto modo el Che reinicia la gran historia de américa, pero entanto esta historia se plantea, no como una cronología objetiva de hechos, sino en tanto ella es la proposición remembre de un sacrificio constante, para recuperar toda la verdad, como si se reiterara el sacrificio del Martín Fierro y dijera al fin en qué consiste, como en un mito de creación, sin tiempo. Se propone el sacrificio, incluso para volver a negar historia, para que no la haya, y para que no haya nada más que hombre en toda su plenitud, su absoluto qué arrancado de su estar.

Y es que estar sin más supone siempre un mito de creación al estilo de Huarachi, sólo que entre nosotros diche mito apenas es balbuceado. Por ejemplo en una concentración peronista en Plaza de Mayo, un hombre cierta vez reboleaba una bandera. En cada vaivén despeinaba con ella a dos o tres personas. Estas al fin se molestaron y le recriminaron al otro su actitud. Pero éste, sin dejar de memear la bandera, contestó enojado, como para afirmar en forma rotunda la motivación de su actitud: "cPero usted, no es peronista, acaso?". Ser peronista le significaba una justificación general que lo llevaba a negar toda situación objetiva, casi como si el universo cambiara totalmente de significación. Evidentemente estaba en un proceso de incitar de vuelta la creación del mundo.

Y esta actitud es como contar un mito de creación, pero no porque uno se acuerde cuáles eran los episodios de ella, sino por la creación misma. Porque un mito de creación no cuenta de dónde venimos, sino que reitera el hecho de empezar siempre de vuelta. Es donde se me junta lo fáctico a lo ético, donde lo absoluto se reitera en el episodio, donde no se discrimina la determinación. No puedo decir entonces éste es el vaso, aquélla es la mesa, porque todo se subordina a lo absoluto.

Lo bueno nunca empieza. El bien es una mantanta instalación. Es lo que se inaugura, peroque siempre ha existido. Hoy empiezo de vuelta lo que desde siempre seguramente fue. Porque ni siquiera interesa el pasado, sino mam este presente donde irrumpe mi visión de la totalidad de lo absoluto. Podría intentar malamente esto y decir "necesito reiterar lo absoluto". Puedo anticiparme demasiado y apresurar el juicio y decir, ahora sí voy a empezar todo. Pero no es necesario, y si lo hago es porque ya he perdido lo absoluto entre las manos.

Aquí aparece el misterio de la creación en su totalidad que mainx siempre asoma detrás de la negación. Detrás de la ausencia de la creación, como de la ausencia de la historia, la ausencia del tiempo, reaparece la verdad como algo tenso y flotante aunque lo sostenga por un simple acto e de fe. Aunque se trate sólo de rebolear la bandera.

La cuestión está en recobrar lo que decia Huarachi, recobrar la continuidad de un Quiroga, o de rebolear bandera, mejor dicho, la puesta en marcha en ese sentido. Porque en vez de rebolear la bandera se trata de movilizar un país para recobrar lo ético, que es un poco la verdad revelada, en ese punto donde ni siquiera es ética, pero es todo lo humano, porque es la integración del hombre, su totalidad pensante, siempre interpretando símbolos como Huarachi una vez superada toda la negación, y una vez recuperada toda la posibilidad de ser.

UNTREF

Archivo Rodolfo Kunch Programa Pensamiento Americano

90 de 106

## EN NOMBRE DE QUE SACRIFICARSE

si lo que nos hemos propuesto es indagar qué pasa con la negación, nuesti trabajo tiene algo que ver con la filosofía. Pero claro está que no se trata de la filosofía académica, porque a esta no le interesa indagar por algo que no sabe y que no tiene bibliografía, sino que inquirirá en cierto modo por un sentido al cual de algunamanera estamos ligados, pero con el agravante de que resulta imposible explicitar el sentido de lo que se está viviendo.

El sentido habrá de radicar en nuestro suelo, en nuestra comunidad, y en nuestra vida diaria. Y estos campos serán motivos de nuestro pensamiento. Pensar supone más que filosofar porque este última apunta a revolver cosas hechas, mientras que el pensar, como lo dice su etimología, significa pesar los acontecimientos para toparnos con el sentido.

A-su vez para hacer esto es importante utilizar un modelo. Se trata de algo que ya se ha concretado como un producto típico de nuestra comunidad y que sirve para tomar posiciones en favor o en contra. Y nada mejor en este correne que el Martín Figuro ya la diginos)

El Martín Fierro se ubica precisamente en una época en que en Argentina se da una transición. Se termina una época de mestizaje para iniciar otro de total europeización del país. La Organización Nacional se encarga de desterrar de nuestra campiña al gaucho, y entonces es natural que el Martín Fierro encierre en gran medida eso que era propio de nuestra comunidad.

se puede pensar que en el Martín Fierro no hay una filosofía. Pero si así lo hacemos es porque nos apegamos em este campo demasiado a los modelos europeos. Vestamos seguros que el Martín Fierra fierre filosofía, o, mejor, que su filosofía entronca con lo que hasta arqui herros dicho.

Se trata entonces de rastrear en el Martín Fierro algo así como un pensar o pesar, de la existencia, a los efectos de que una vez que hayamos establecido el horizonte de pensamiento o el horizonte simbólivo en el que se desplaza el mismo, poder ubicar un pensamiento, y ver recién a partir de ahí en qué queda nuestra propuesta de la negación.

Empecemos por analizar entonces el sentido del canto del Martín Fierr

UNTREA

Archive Rodolfo Kunch
Programa Pensamiento Americano

10. de 106

Azoliwo Fodelia Casca Programa remaniento americano

The Care of the Contract of

El canto tiene en el Martín Fierro una dimensión simbólica inusitada. En el texto se invoca antes de cantar a los santos del cielo y a Dios. Además muchos cantores, se dice, no llegaron al canto porque "se cansaron en partidas", lo cual indica, que para cantar es necesario una especie de catarsis. El canto también está ligado a la vida humana, porque se nace cantamdo y se muera cantando, y siempre el canto está disponible para hacer mana "tiritar los pastos". Incluso la indole del canto se asocia frecuentemente al manantial y, en general, a la fluidez y a la urgencia del cantar.

"Yo no soy cantor letrado / mas si me pongo a cantar / no tengo cuando acabar / y me envejezco cantando: / las coplas me van brotando / como agua de manantial".

For otra parte es curioso que a través de todo el poema no manuel aparezca el oyente, manda aquel para quien se canta. ¿ Oué significa entonces el canto en el Martín Fierro?

Para entender esto es preciso distinguir en el poema tres vectores de interpretación. Una es la del poema en si, como objeto dado manha delante de uno, que se compra en forma de libro en la librería o en los quioscos. Otro es el del autor al cual todos achacran las cosas puestas en el poema. Pero hay un tercero del mama cual nadie habló sino muy superficialmente, y es el gauchaje que lo solía c mprar junto con la yerba y el tabaco en las pulperías. Esta es una tercera dimensión no tomada en cuenta por nuestra crítica, quizá por falta de Le en el pueblo. Entrar en él es encontrar recién la verdadera dimensión del poema, su valor total, porque si el gauchaje no hubiese hecho suyo al poema, nadie se acordaría hoy ni del Martin Fierro ni de José Hernández. Si esto no lo sabíamos antese es por la falsa orientación de nues tra critica literaria que se ocupa de hombres y libros y no de la masa de lectores. Es undefecto del país que también se da en la política. Sabemos de manifiestos y de figuras políticas, pero no del hombre que sufre la política como que no sabemos de nuestro pueblo.

Por eso, si al uien dijera que Hernández utiliza el término cantar porque eso era lo que hacía el gaucho, le diría que miente. Es la
trampa de nuestra crítica liberal. En ella incurre Tiscornia cuando
recuerda a Sarmiento y dice que la misión del gaucho cantor "es narrar
y comentar ingeniosamente, improvisando en verso, temas tradicionales
o del momento", suponiendo que ahí termina la explicación.

Pero si el gauchaje asimiló la idea del canto en el Martín Fierro, el problema del canto ya mo es algo que se expone en el poena.

mente, en un momento dado, nada más que en "un hermoso día"? Evidentemente, no. El mundo consiste en muchas más cosas que en eso. En cierto
modo decimos al o para simplificar las cosas, para hacer notar que el
mundo es fácil. Pero he aquí que he dicho el "día es hermoso" simplemente porque quise olvidarme de algo muy desagradable. O al contrario,
puede haber algo más hermoso que el día, pero sálo salcaszo sa confirmar
la belieza del día, porque no tengo palabras para expresar toda la belleza.

Estonces, cuando digo algo lo expreso como por una rendija, y atrás queda todo lo que además habría que decir y no alcanzo a expresar. Pero esto mismo, êno se expresará con el canto? Detrás de xxxxxxx lo que digo puede haber algo así como un río, un torrente o un océane, y esto último sólo lo expresa el canto. Es lo que pasa con el Martín Fierro. Por eso utiliza el término "cantar" y no "decir".

La diferencia entre el decir y el cantar estriba en que se dice algo para que se escuche o se vea, y esto es demasiado chico para todo lo que el canto puede expresar. Lo que el canto expresa, desde el punto de vista popular, ha de ser tan grande que, cuando uno deja de cantar, tiene que romper la guitarra como hace el cantor, e irse a las tolderías. El que significado tiene esto? Lo que en realidad se xexe relata al final de la primera parto del poema con la ida de Martín Fierro a las tolderías, no es una fuga, sino más bien un suicidio. Martín Fierro en realidad muere, parque muere su canto junto con su guitarra.

Y, si romper la guitarra es suícidio, canto y existencia son lo mismo, o mejor, están mucho más funcidos que el decir y la existencia. Si digo "dame el martillo" estoy usando el martillo para vivir, pero si canto en el sentido de Martín Fierro, no uso neda, simo que exhibo toda mi existencia, al deshudo, en el plano de la "pena estrordinaria". El canto expresa toda la veruad del existir.

Tratemos ahora de ver en qué consiste esa verdad del existir que se expresa en un canto como el que invoca el poema. En la segunda parte del poema asistimos a la payada entre Martín Fierro y el Moreno. Es curioso que la pregunta que Martín Fierro y precisamente en torno al canto del cielo, de la tierra, del mar y de la noche. Es que el mundo tambien tiene canto? El Moreno xx en sus respuestas hace notar que ese canto del mundo se enreda con la pena, porque en casí todos los casos se refiere a un llanto. El canto adquiere entonces una dimensión inusitada. En primer término expresa la verdad desnuda de la ex stencia, lo que es propio de ella, y en segundo término se vincula al sentido el mundo. En ninguno xixxixo de los dos casos llegamos a saber concreta-

mente qué dice el canto, ni el poema nos dice qué canta realmente Martin Fierro, ni sabemos realmente qué es "el canto del mundo".

El canto está diciendo una palabra, que no es palabra común sino algo así como la gran palabra, esa que encierra el sentido de lo existente, que tiene un aspecto relativamente comprensible como lo es la "pena estrordinaria", la "historia" del personaje, las vicisitudes que sufre, pero que tiene otro aspecto que no es comprensible, pero que se puede manufamente extender, por su carácter misterioso, si mundo, como en la payada con el Moreno, y, lo que es importante, tiene a su vez que ser cantado realmente y con música.

Quizá encontremos una explicación a todo esto en un texto inuígena de origen maya-quiché, el Popol-Vuh. Cuando se refiere a la materia creación relata que "solemente había inmovilidad y silencio en la noche". Y agrega: "Llegó aquí entonces la palabra, vinieron los dioses en la oscuridad, en la noche y hablaron entre sí". Palabra y hablar son usados aquí en la misma dimensión, aunque en un sentido religioso, como el canto del Martín Fierro. Cuenta el texto más adelante que los dioses destruyeron cuatro humanidades porque los hombres, que eran imperfectos, no hablaban con ellos. Bólo el quinto hombre, hecho de maíz hablaba recién con ellos de tal modo que llega a decir: "Vemos lo grando y lo pequeño en el cielo y en la tierra". El quinto hombre tenía la palabra, pero como eso no debía ser, los dioses la velan los ojos para que viera sólo lo que está cerca y para que sólo esto fuera claro para él.

Ahora bien, he aquí el sentido simbólico del Martín Fierro. Ver de cerca es lo mismo que decir, y verlo todo es lo mismo que cantar. Detrás de la eposición existe la suprena abstracción que da sentido al existir en general. Decir no más, o lo que es lo mismo, ver de cerca, es lo contrario de cantar que es todo lo otro, porque el canto se refiere a lo que no se puede ver ya, pero que exige recobrar toda la vista, y todo el canto para ver toda la verdad. Es ver el canto del cie lo, de la tierra, del mar y, además, el verdadero sentido de la "pena estrordinaria" que quiere cantar Martín Fierro. Es intentar expresar lo que no tiene lenguaje aún, ya sea porque no lo crearon los hombres, o porque el país no lo ha brindado, o porque es tan noble y tan tremenda esa verdad que más vale romper la guitarra e irse a las tolderías.

Si entre el canto y el habla de los dioses hubiera una relación, cabe preguntar qué pasa cen la creación a que apuntan estos últimos. El verbo divino termina en la creación. Y si el canto es lo mismo que el verbo divino nuestro problema se agrava. Es lo xxxx que denuncia el Martín Fierro. Cerá que nosotros sentimos el canto pero tenemos mucho

miedo de dar curso a la creación?

dEs que el Martin Fierro expresa la gran paradoja de lo argentino? Como si dijera que todos, desde los gobernantes hasta nuestra vida privada rompemos la guitarra constantemente porque tenemos el canto de toda nuestra verdad pero no logramos drear el mundo con ella? dSerá por eso que en lo cotidiano decimos "que m'importa", "para qué" o "no vale la pena" y cuando pensamos en grande y examinamos qué pasó con nuestro país lo vemos como un silencio mantenido a través de 150 sin canto y en un mero decir? éSerá que nuestro país no judo decir su canto, aunque lo tiene, de tal modo que cuando en lo cultural o en lo político quisimos asumir nuestra verdad nos dio vergüenza, a no ser que recurriéramos a la misma agresión que necesita Martin Fierro 🔊 en en los primeros versos del poema para justificar su canto? Tensemos en unos pocos ejemplos: M Irigoyen, el peronismo, nuestra habla cotidiana, manustrazzinameniámzashumak el pueblo en general o nuestra vida misma de todos los días, nuestra situación actual, nunca logran decir toda la verdad y siempre son rechazados. Siempre, junto al exceso de verdad, la imposibilidad de concretar el canto.

y le exige a José Hernández la así llabada "Vuel a de Martín Fierro".

d'or qué? Fues porque Hernández había dado por muerto a Martín Fierro
y el pueblo necesitaba que su héroe volviera del infierno para hacer
lo que bacen los héroes civilizadores, o sea ordenar y crear el mundo.
Pero he aquí que Hernández escribe la segunda parte, pero no cumple
con el deseo del pueblo, si bien lo hace retornar, el artín Fierro de
la segunda parte no crea el mundo sino que lo tolera. Aquí se separa
lo que el pueblo piensa y lo que piensa José Hernández.

José Hermandez, a partir de la segunda parte, va un poco a la zaga del poema, se queda atras de lo que el pueblo le exige, igual que nosotros. Nosotros, como elase dirigente, nos quedamos atras de la propuesta del pueblo. En este punto cabe pensar que la paradoja argentina no es la del pueblo sino la nuestra. El nuestro es un problema de dirección. Por este lado el Martín Fierro tomado desde el punto de vista del pueblo constituye una denuncia aun no satisfecha. Y esto es natural, el pueblo sabe siempre qué pasa con la Argentina, en cambio nosotros, no.

Por eso también no queda la totalidad de la segunda parte sino sus temas, aquéllos que el pueblo cree recuperables, mejor dicho lo que realmente tiene sentido para la vida cotidiana. Queda la moral del viejo Vizcacha y el tema de la persecuzión. Con respecto a lo prisero se trata al parecer de una moral utilitaria y funcional, que llega a ser tal porque tolera un estado de cosas que es más fuerte que el pueblo

mismo. Pero eso es sólo el folklore de la moral, la caída al suelo (la deflación) de un ideal que en el fondo flota sin concretarse a través de todo el poema. En realidad Martín Fierro se sacrifica pero no sabemos en nombre de quée. No nos dice en qué consiste la redención argentina. Por eso es significativo al final del marcía poema la dispersión de los personajes a los cuatro vientos. Es que se dispersan para no tergiversar su fuerza moral que sienten en toda su profundidad. Como si dijeran, ese país que nos dan todavía no es el mastros obran como por la negación. Si con la organización nacional se quiso imprimir al país una lógica blanca, en la cual se procuraba montar un mundo visible y concreto, el pueblo elige una lógica negra, según la cual da preferencia a la pena antes que a las cosas. Como si para él valiera más el hombre que su comercio.

Por eso optan por seguir perseguidos. Se dispersan como si huyeran, pera que no los encuentres los perseguidores. Y es que el Martín Fierro se da en el límite en donde no logramos ser totalmente argentinos, donde lo argentino se explica por la fuga y la dispersión, o sea por la frustración. Lo argentino es una entidad en fuga porque siempre hay persecución. Y el perseguidor no lle ó a ver toda la verdad que hay en el simple hecho de vivir. Es la razón de ser de todos los perseguidores. Desde Sarmiento Alla Mayorally, se persigue para destruir la significación que tiene el perseguido. Se persigue porque no se quiere ser, porque se huye de la autenticidad. Forque en un mundo sin persecución se vería la verdadera cara del perseguido que no es otra que la del mendigo. Y para evitar esto conviene que no se detenga, que se disperse a los cuatro mix vientos, porque si se detuviera asomaría toda la indigencia en que radica lo argentino, por la misma razón de que solo vivir ya es indigencia y porque una autenticidad cultural no puede darse sino con la indigencia Ammin humena en general. Ser realmente una nacionalidad ha de parecer ser una gran indigencia, aunque es lo que supieron asumir las grandes naciona lidades en 1 mundo, pero es lo que queremos evitar. For est monto una nacionalidad a la inversa, en nombre de la civilización contra la heredamo ma la barbarie, Mallerassissimo Por eso no meser nacionalidad sino una empresa montada sobre la base del hombre sin ideales.

Y he aquí el sentido actual del Martin Fierro. Nos advierte que la barbarie se encubre y que no se resuelve. Que es preferible dispersarsos a los cuatro vientos porque todavía nos persiguen. Pero no sólo el Martín Fierro sino el mundo actual sigue ante la misma propuesta: aun hoy, en donde sea, se nos propone lo mismo: por una parte, remper la guitarra e irnos a la toldería y suprimir el canto, o por la otra, obligarnos a decir civilización y libertad, pero como quería Sarmiento, sin canto.

987

Claro está que ni una cosa ni la otra puede ser. Fues entonces, pienso, que falta esa incitación a la creación que yace en el fondo del Martín fierro. Fer lejos y crear el mundo al fin, vencer las frustraciones en las cuales nos embarcaron siempre, y decir al fin, así somos, pero sin tapujos. Es probable que entonces asome el mendigo. Pero afirmar que somos mendigos y partir de ahí, ya es una forma de crear el mundo. Es lo que estamos viviendo al fin.

UNTREF

Ménivo Rodolfo Husch

Programa Pensamiento Americano

98. de 106.

cuando hablaba de una incaracidad del sudamericano de conectar con el projimo y por consiguiente con la realidad. El eso no es negativo como expono
él, sino positivo. O, al menos, si se quiere, se da así. La prueba está en
el uso marcadamente idoalida que hace del merxismo, y está también en el
uso de la má filosofía leida únicamente en sus fuentes, sin nirgún ajuste
a muestra realidad, como hacemos nocotros.

Nuestra realidad es decidida por los sujetos, pero en sí se da como no existente. En Sudamérica lo de afuera está realmente separado de uno mismo, porque es lo otro, lo que no es sujeto. Yo manejo, yo compro, yo dispongo de algo que no soy yo. Pero lo que realmente manejo, compro y dispongo no es totalmente un objeto sino una forma de subjetividad, ya que el manipuleo depende de la disponibilidad del objeto. No nos olvidemos que somos, en suma, una sociedad de consumo donde la propaganda y el coloniaje econômico nos llevan a que los utensilios no sean más que prolongaciones del yo, aun cuando la verdad de dicha sociedad sea otra.

Por eso el yo predomina sobre la cosa, en nombre de algo que yo soy realmente o me figuro serlo. Quizá en nuestro ámbito mucho más que en el occidental cabe eso de la significatividad del mundo. Predomina el significado sobre el objeto. Y si bien Heidegger lo piensa siempre en el sentido de que en el fondo sigue habiendo objetos, porque el europeo los ha creado, a nosotros nos basta el signo, porque no tiene otro sentido el objeto para nosotros.

Ya côlo nuestra historia política abande en ejemplos, como que no podenos constituir demogracias. Estas consister, desde este punto de vista, en
corar estre objetos diferenciados, con individeos también considerados cono objetos. Pero hosotros no sabemos sino de dietaluras dende se dan escalas
de subjetividades, jerarquizadas desde la policia hasta el dictador mismo.

Y una prueba de esta subjetividad está en la impersonalidad cultural anedico del argentino, Sólom por razones de subjetividad se puede postular el respeto a lo externo. En el campo que nos preocupa, o sea el de la filosofía, se explica que sólo en razón de un exceso de subjetividad ella se convierte en una adquisición demasiado exterior de teorías ajenas. Nacemos pibliografía más que filosofía.

Esto se advicate también à en la labor pedagógica. Ahí fracasa el pen-

UNTREF
Archive Redelfo Eusch
Programa Pensamiento Americano

sar adocerado en filosofía. Basta con examinar las experiencias inmediatas cuando se enseña filosofía. La educación es el reajuste del filosofar mismo a nivel de realidad, y si el pensar filosófico debe adquirir en ese terreno una actitud esquemática, vertical y no comprometida, ha de ser porque no tiene la filosofía adquirida por nosotros y trasmitida luego, en nuestra labor de profesores de filosofía, una vigencia vital. Nuestra subjetividad interviene aquí para imponer verticalmente el saber filosofico, que no es nuestro.

Y en razón de esta subjetividad somos los argentinos impersonales, ya no en filosofía sino en otros órdenes. En filosofía no nos sentimos responsables de nuestro pensar, sino que confundimos especialidad temática con pensar filosófico, y eso es nefasto. Digo más, constituímos una comunidad que no sabe ejercer el pensar en general por desconocer los temas que realmente debemos pensar.

Lo mismo ocurre en nuestra actividad minimiză cientifica, de asi como en la actividad artistica. Tampoco hemos logrado una verdad total en eseplano, coro que no existe un arte argentino, sino simplemente una actividad profesional del arte instalado en Argentina, que no es lo mismo, o sea un arte fáctimente realizado en Argentina que no participa deleser real de lo argentino.

Pero hay en esta impersonalidad cierto pudor personal, según el cual no quisiéramos manima modificar lo que hemos aprendido, sino en una sola variante, que se nos ocurrirá a lo largo de nuestra vida. Cuando estudiantes, somos felices en pensar que algún rima día se nos ocurrirá variar en un milímetro el pensamiento de Husserl, con lo cual justificariamos toda una vida. Nos preocupa la universalidad y por eso aceptamos el carácter exhaustivo y universal de todo pensar que nos viene de afuera.

Pero he aquí la paradoja. La importación de la filsofía trae consigo la degradación de la universalidad. No hay universalidad si no nos compro
froducente a elacidar esa conversalidad.

metemos Lo universal es sólo una hipótesis y exige una confirmación o res
puesta del lector. Mejor dicho. Recordemos que si Husserl ha escrito Ideas

para una fenomenología, lo hizo evidentemente para redescubrir un sentido

absoluto del filosofar, pero también para incitar a una respuesta. Y noso
tros no respondemos. No nos creemos por otra parte destinatarios de algún

UNTREF
Archivo Rodolfo Kusch
Programa Pensamiento Americano

mensaje. Como que la respuesta sería la censura que hacemos oficialmente de nuestra subjetividad como que tampoco sabemos qué pensar. Esto entra en el problema general del galescaros pensar. Por eso la filosofía entre nosotros es una actividad profesional. Una universalidad en abstracto no es universalidad, necesita de lo concreto. Si lo concreto es nuestra subjetividad la universalidad radicará en ésta. En la subjetividad está en contrato pensar para minamam llenar una actividad filosófica. No se trata de hacer folklo re, en tanto que el filosofar sea el nuestro como la yerba o el mate, sino que ha de ser nuestro, precisamente en el sentido de un compromiso en restaurar la universalidad en doctrinas que precisamente la han perdido al pasar a nuestro ambito. Di o más, ino será esta misma subjetividad una condición pa ra recuperar toda la universalidad que ha quedado medrada en tanto hemos importado el pensar?

¿Hemos pensado acaso que podríamos cuestionar la filosofía del tiempo? ¿Tenemos, por ejemplo, una real urgencia de una problemática del ser, en su sentido tradicional? Apenas si participamos de una encepción de un ser deflacionado, como ya lo trae Heidegger, pero agravado. Cuando se piensa en cuál es el sentido real del existir en América, se llega al problema, diría, previo al ser, o sea a un simple estar, como fuente de un real sentido ya no de nuestro existir, sino de un grueso vivir enunciado en un plano pre-filosófico. Realmente, no hemos asumido nuestra misión ni aun dentro minema de la unive/salidad del pensar filosófico, si así se quiere calificar a esta misión.

Es la misión que tenemos los pensadores. En vez de dejar que las instituciones públicas resuelvan el problema de la modificación de la realidad en sentido occidental, es preciso desoccidentalizar la realidad mediante nuestro pensamiento. Sólo así lograremos la universalidad del pensar, ya no para América sino también para Occidente. Hay en juego un ancho compromiso del hombre americano que no mun ha logrado su ubicación en el pensar en general, como actividad abstracta.

Persenos que el pensar francés o alemán respondia a una folk/orización del pensar griego, para lograr una universalidad de la cual el europeo carecía. Eno dice acaso unideggor que al fin con su pensar había superado a la filosofía griega? Pero este mimo sólo puede ocuprir en tanto iniciamos una inversión del trabajo filosófico. En vez de trabajar sobre el texto importa-

UNTREF
Archive Redelfo Kwath
Programa Pensamiento Americano

cuando hablaba de una incapacidad del sudamericano de conectar con el projimo y por consiguiente con la realidad. E eso no es negativo como expone
el sino positivo. O, al menos, si se quiere, se da así. La prueba está en
el uso marcadamente idealida que hace del marxismo, y está también en el
uso de la ma filosofía leida únicamente en sus fuentes, sin ningún ajuste
la nuestra realidad, como hacemos nuesotros.

Nuestra realidad es decidida por los sujetos, pero en sí se da como no existente. En Sudamérica lo de afuera está realmente separado de uno mismo, porque es lo otro, lo que no es sujeto. Yo manejo, yo compro, yo dispongo de algo que no sey yo. Pero lo que realmente manejo, compro y dispongo no es totalmente un objeto sino una forma de subjetividad, ya que el manipuleo depende de la disponitividad del objeto. No nos elvidemos que somos, en suma, una sociedad de consumo donde la propaganda y el coloniaje económico nos llevan a que los utensilios no sean más que prolongaciones del yo, aun cuando la verdad de dicha sociedad sea otra.

Por eso el yo predomina sobre la cosa, en nombre de algo que yo soy realmente o me figuro serlo. Quizá en nuestro ámbito mucho más que en el occidental cabe eso de la significatividad del mundo. Fredomina el significado sobre el objeto. Y si bien Heidegger lo piensa siempre en el sentido de que en el fondo sigue habiendo objetos, porque el europeo los ha creado, a nosotros nos basta el signo, porque no tiene otro sentido el objeto para nosotros.

performation de diffrenciados, con individua templos, como que no podeperformation de diffrenciados, con individua templos considerados elperformation de diffrenciados, con individua templos considerados elperformation de distribución mismo.

Y una prueba de esta subjetividad está en la impersonalidad cultural mudio.

del argentino. Solom por razones de subjetividad se puede postular el respeto a lo externo. En el campo que nos preocupa, o sea el de la filosofía, se explica que solo en razón de un exceso de subjetividad ella se convierte en una adquisición demasiado exterior de teorías ajenas y hacembs bibliografía

más que filosofía. Lesto se advierte también m en la labor pedagógica. Ahí fracasa el pensar adocerado en filosofía. Basta con examinar las experiencias inmediatas cuando se enseña filosofía. La educación es el reajuste del filosofar mismo a nivel de realidad, y si el pensar filosofico debe adquirir en ese terreno una actitud esquemática, vertical y no comprometida, ha de ser porque no tiene la filosofía adquirida por nosotros y trasmitida luego, en nuestra labor de profesores de filosofía, una vigencia vital. Nuestra subjetividad interviene aquí para imponer verticalmente el saber filosofíco, que no es nuestro.

Y en razón de esta subjetividad somos los argentinos impersonales, ya no en filosofía sino en otros órdenes. En filosofía no nos sentimos responsables de nuestro pensar, sino que confundimos especialidad temática con pensar filosófico, y eso es nefasto. Diso más, constituímos una comunidad que no sabe ejercer el pensar en general por desconocer los temas que realmente debemos pensar.

Lo mismo ocurre en nuestra actividad minnicio científica, así como en la actividad artística. Tampoco hemos logrado una verdad total en ese plano, como que no existe un arte ergentino, sino simplemente una actividad profesional del arte instalado en Argentina, que no es lo mismo, o sea un arte fáctimente realizado en Argentina que no participa deleser real de lo argentino.

Pero hay en esta impersonalidad cierto pudor personal, según el cual no quisiéramos manda modificar lo que hemos aprendido, sino en una sola variante, que se nos ocurrirá a lo largo de nuestra vida. Cuando estudiantes, somos felices en pensar que algún min día se nos ocurrirá variar en un milímetro el pensamiento de Husserl, con lo cual justificaríamos toda una vida. Nos preocupa la universalidad y por eso aceptamos el carácter exhaustivo y universal de todo pensar que nos viene de afuera.

Pero he aqui la paradoja. La importación de la filsofía trae consigo la degradación de la universalidad. No hay universalidad si no nos comprolo universal es sólo una hipótesis y exige una confirmación o respuesta del lector. Mejor dicho. Recordemos que si Husserl ha escrito Ideas
para una fenomenología, lo hizo evidentemente para redescubrir un sentido
absoluto del filosofar, pero también para incitar a una respuesta. Y nosotros no respondemos. No nos creemos por otra parte destinatarios de algún

mensaje. Como que la respuesta sería la censura que hacemos oficialmente de nuestra subjetividad como que tampoco sabemos qué pensar. Esto entra en el contenido de nuestro problema general del atribuccam pensar. Por eso la filosofía entre nosotros es una actividad profesional. Una universalidad en abstracto no es universalidad, necesita de lo concreto. Si lo concreto es nuestra subjetividad la universalidad radicará en esta. En la subjetividad está atraparamente pensar para minamam llenar una actividad filosófica. No se trata de hacer folklo re, en tanto que el filosofar sea el nuestro como la yerba o el mate, sino que ha de ser nuestro, precisamente en el sentido de un compromiso en restaurar la universalidad en doctrinas que precisamente la han perdido al pasar a nuestro ámbito. Diso más, eno será esta misma subjetividad una condición pa ra recuperar toda la universalidad que ha quedado medrada en tanto hemos importado el pensar?

¿Hemos pensado acaso que podríamos cuestionar la filosofía del tiempo? ¿Tenemos, por ejemplo, una real urgencia de una problemática del ser, en su sentido tradicional? Apensa si participamos de una encepción de un ser deflacionado, como ya lo trae Heidegger, pero agravado. Cuando se piensa en cuál es el sentido real del existir en América, se llega al problema, diría, previo al ser, o sea a un simple estar, como fuente de un real sentido ya no de nuestro existir, sino de un grueso vivir enunciado en un plano pre-filosófico. Realmente, no hemos asumido nuestra misión ni aun dentro minema de la universalidad del pensar filosófico, si así se quiere calificar a esta misión.

Es la misión que tenemos los pensadores. En vez de dejar que las instituciones públicas resuelvan el problema de la modificación de la realidad en sentido occidental, es preciso desoccidentalizar la realidad mediante nuestro pensamiento. Sólo así lograremos la universalidad del pensar, ya no para América sino también para Occidente. Hay en juego un ancho compromiso de la del hombre americano que no municipal ha logrado su ubicación en el pensar en general, como actividad abstracta.

Penseros que el penzar francés o aleman respondia a una folklorización del persar erispo, para lograr una universalidad de la chal el enropeo dare cia. No dece acaso le deger que al fin con su person babía superado a la filosofía griega: Pero esto mismo sólo puede ocurrir en tanto iniciamos una inversión del trabajo filosofíco. En vez de trabajor sobre el testo importa-

do se trata de reprnar a planteos embrionarios, porque en ese embrión filosófico está la onfesión de nuestra total subjetividad. Pero si queremos
enfrentar el prolema de la filosofía en vez de continuar una tradición,
deberíamos rompr la continuidad.

Pensemos de estamos en un continente, en el cual los objetos mexclan su calidad de itil e in-útil, que nuestra decisión por el tiempo no es total, que ni squiera tenemos por qué pensar en un concepto del ser que en el fondo esticomo deflacionado, en un plano prefilosófico, como un mero uni estar. Significa muma que mantenemos la impersonalidad porque no queremos confesar eso mismo?

Pero, ino es acaso esa misma subjetividad un sintoma de una peculiaridad filsófica? A su vez, si esta peculiaridad consiste en una falta de
decisión en el sentido de una problemática diacrónica del yo-mundo, iserá
porque pos requiere el corte sincrónico del pensar? Y si fuera así, para
munda solver al planteo inicial la pregunta es ésta: lestamos todavía en
la no-manualidad o ya hemos retornado a ella al cabo del proceso occidental? Lesto a su vez lleva a preguntar ino es acaso un defecto de la presunt universalidad del pensar occidental el hecho de que no se dió cabida
a la no-amanualidad?

Diría que ya sólo este tema nos lleva a un enfrentamiento cultural con lo que en occidente se piensa. Porque no se trata de exaltar este solo vector, sino de pensar, a partir de ahí, qué es la totalidad. Y peor aun. ¿La totalidad se da en América precisamente porque es marginal a Occidente?

Pensemos en la consecuencia de esta afirmación. Evidentemente no nos lleva a una teoría del conocimiento, sino a una metafísica. Pero claro está que sólo una fenomenología de nuestra existencia cotidiana puede arrojar datos en este sentido. Si la filosofía consiste en redistribuir los temas, sólo en esa fenomenología habremos de encontrar una distribución más adecuada con nuestro existir.

UNTREF
ARCHIVO ELCCOFFO ELUCCH
Programa Pensamiento Americano
195.. de 196..

que bourse (maithaña). A vecas cen un rezo, a veces midientenen ofreciendo (lokhaña). Como estamos criados por Dios y es la Virgon Maria que nos dio vida (pachamama?) wawachatatan niño a quien se le Maria que nos dio vida (pachamama? wawachataran niño a quien se le divida). Como men son ellos los que nos dan fuerza, desde arrioa, y nosotros de aquí, con esto llenamos. Yo me alegro mucho de que usted hayan venido a preguntar esto. A veces la gente habla sin sentido Cuando vamos a preguntarles algo. Pero hay que decirles, bueno no que agarrar lo que digan ellos. Si hablan mal, se piden castigo. Ahora ya se está yendo a perderse. Por eso hay toda clase de castigos. Pero las costumbres siguen lo mismo (sobrevivir). Si unos quieren harán perder, pero otra parte no quieren hacer perder. Este mundo con qué esfuerzo estará parado. Nosotros por una parte, con nuestros rezos acomodamos, y otra parte, con nuestros sacrificios. ofrecemos. S .- Qué es para ti ser gente (jake)? Y adonde vamos?

F .- De la pachamama nos hemos levantado nosotros, y por eso volveremos a ella misma. cuando envejezcamos. Ella nos da toda la bendinción (G) por eso también somos gentes. Eszxhonesezezhogzgaxnozpieneanzasz.

Drevímens ne poes mai entre x

S .- Los hombres de hoy ya no piensan así. Desvían su pensamiento. Se quieren ir a otro lado.

F.- Pero eso espítitu no más es. El cuerpo está en la tierra. Pertenece a ella. El espíritu a la Gloria. Así es eso. El alma del cuerpo de todas manera estará siempre en la tierra. De esta tierra nos hemos levantado.

S .- Entonces, nosotros los homores, con cuerpo y espíritu vivimos?

F .- Con nuestro entender más, nuestro cuerpo, nuestra pequeña alma C, Con todo esto vivimos ahora, en este momento.

S.- Eso es lo que nos mantiene?

F .- Sí, Sino no tuviéramos espíritu ni alma, no seríamos hombres, ni nada.

S .- Qué dices tú de esto? Los gringos ya están saliendo arriba, al meno eso quieren.

F.- Estánvolando? Arriba quieren volar? Sm

S. Sf. Ellos, con el estudio haceneso. Tienen aviones, cohetes. Con to eso quieren volar.

(SACAN FOTOS.)

F.- Nosotros aquí en el campo, así nomás somos. Labradores, hiladores qué siempre es eso? Será pues para secar no más.

K .- VER TEXTO

S.-Es fácil hacer eso? (Por la máquina de hilar.)

F.- Es fácil. Así no más se nace. (Se sienta a hilar.) Me voy a sentar e este suelo liso (Chiste.). Esta es tierra santa. De donde hemos sido gentes, allí yo me sentaré.

UNTREF

Archivo Redolfo Eusch

S .- Le digo que me mire? (En castellano)

K.- VER

S.-Dice que mires a la máquina.

F. Ah, sí?

Programa Pensamicato Americano 106 de 106 S.- Cómo se llama la señora? Quiere savarles a los dos.

F .- Se llama Helena. También a los dos. Yo me sentaré también con la máquina. Tú, aquí.

K .- VER gracias.

S .- Vamos a seguir yendo nuestro camino. Hasta etro día. SIGUE TEXTO EN CASTELLANO.